
12021 — n°2

 

Numéro 2 — année 2021

Esprit de la Liturgie
Lex orandi — Lex credendi — Ars celebrandi



2 3Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Éditorial

Instaurare omnia in Christo					      5
don Paul Préaux

Dossier 

Art et liturgie

Chant grégorien

Romanité et bonitas formarum			     	  29
Matthias Bry

Rédaction
Rédacteur en chef 
Bernard Frossard

Réalisation
Matthias Bry

Design
Étienne de Basquiat

Auteurs
Paul Jernberg
un moine du Barroux
Pierre Téqui
Clément Ménard
Matthias Bry

Comité de rédaction
Bernard Frossard
Jehan-Sosthènes Boutte
Baptiste Bonnal
Matthias Bry
Georges Alswiller
Gonzague Desjars
Alexandre-Newman Gallot
Jean des Brosses
Guillaume Pernet

Musique sacrée

Adoration et esthétique						      8
Paul Jernberg

Interview

Construire une abbatiale						      13
un moine du Barroux

Architecture

De l’incarnation à l’image						     17
Pierre Téqui

Art sacré

Culture et inculture							       23
Clément Ménard 

Le mot de la fin								        27
Bernard Frossard



4 5Esprit de la liturgie 2021 — n°2

 Éditorial

Ce magnifique prologue de l’Épitre 
aux Éphésiens révèle l’unité de 
toute créature dans le Christ : c’est 
Lui qui, par la volonté du Père et 
dans la puissance de l’Esprit, as-

sure l’harmonie et l’unité de tout le créé. La li-
turgie catholique est précisément la célébration 
de la prière parfaite que le Christ, unique média-
teur, offre au Père au nom de toute la création. 
Lui, qui est pleinement homme et pleinement 
Dieu, réconcilie, en sa personne, l’humanité et 
la divinité qui avaient été séparées par le péché. 

La liturgie catholique a cela en propre qu’elle 
est l’œuvre du Christ total, c’est-à-dire de sa 
tête Jésus, mais également de tous les membres 
du Corps du Christ qui animés par l’Esprit 
rendent à Dieu un culte véritable et saint. Parce 
que Dieu s’est incarné, qu’il s’est laissé toucher  
(cf. I Jn, 1, 1-3), il nous est possible — à notre 
tour — de Le « toucher » dans la prière, la litur-
gie, les sacrements. 

La liturgie, inaugurée par le Christ et célébrée 
par l’Église, fait appel au langage symbolique 
afin d’élever les cœurs vers le Seigneur. L’espace 
et le temps, le corps et l’esprit, l’art dans toute 
sa richesse sont orientés à la gloire de la sainte 
Trinité. L’art sacré qui « par nature vise à expri-
mer de quelque façon dans les œuvres humaines 
la beauté infinie de Dieu et se consacre à ac-
croître sa louange et sa gloire » a comme ob-

jectif de « tourner les âmes vers Dieu »1. Il est 
une invention extraordinaire de l’esprit humain 
qui utilise les ressources terrestres pour expri-
mer la beauté et la sagesse infinie de Dieu, son 
Créateur et Rédempteur. Raison pour laquelle, 
l’Église a toujours été « l’amie des beaux-arts », 
et « s’est même toujours comportée en juge des 
beaux-arts, discernant parmi les œuvres des ar-
tistes celles qui s’accordaient le mieux avec la foi, 
la piété et les lois traditionnelles de la religion, 
et qui seraient susceptibles d’un usage sacré »2. 

Si « l’Église évangélise et s’évangélise elle-même 
par la beauté de la liturgie, laquelle est aussi cé-
lébration de l’activité évangélisatrice et source 
d’une impulsion renouvelée à se donner »3, de 
même, la beauté de l’art sacré contribue gran-
dement à l’édification de la personne humaine 
en quête de sens et de paix, comme aussi à la 
communion des personnes entre-elles pour la 
gloire de Dieu. 

+ Don Paul Préaux 
Modérateur général 

de la Communauté Saint-Martin. 

1	 Cf. Concile Vatican II, Constitution 
Sacrosanctum Concilium, § 122.
2	 Ibidem.
3	 François, Exhortation apostolique 
Evangelii gaudium, § 24.

don Paul Préaux

« Instaurare omnia in Christo »
Réunissant tout sous un seul chef, le Christ 

Ephésiens 1, 10

Illustrations
Nos plus vifs remerciements vont aux photographes 

qui ont superbement illustré cette édition.

couverture : 	 Christ Pantocrator, Atelier Ráckevei, env. 1760-1770, photo Szilas
page 3 : 	 Passionnaire de Vaux, fin XVe siècle, photo National Library of Wales
page 4 :	 Messe (Missel de 2002) de la fête de sainte Marguerite-Marie Alacoque, Paray,  
		  Rencontres Grégoriennes 2021, photo Chloé Masero | instagram.com/vera_iconis
pages 6-7 : 	 Sainte-Cécile-du-Trastevere, Rome, 
		  photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
page 9 : 	 photo Paul Jernberg
page 11 :	 photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
pages 12-13 : 	 portail sud de la cathédrale de Chartres, photo Fr. Lawrence Lew OP
page 15 : 	 abbatiale de l’abbaye Sainte-Madeleine du Barroux, photo Bernard Delefosse
page 19 : 	 basilique du Précieux-Sang, Bruges, XIIe siècle, photo Fr. Lawrence Lew OP
page 20 : 	 mosaïque de Saint Vital, Ravenne, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
page 22 : 	 transfiguration du Seigneur, vitrail ouest de la cathédrale de Chartres, détail du 	
		  XIIe siècle, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
page 25 : 	 « Adoremus in æternum », Blackfriars Church, Oxford, 
		  photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
page 28 : 	 Bible de Gutenberg, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
troisième de couverture : cathédrale de Chartres, photo Antoine de Ferluc



6 7Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Dossier

ART 
			      	 ET

LITURGIE

La vertu propre du Bien est venue se 
réfugier dans la nature du Beau.

Platon, Philèbe

Sero te amavi ! Pulchritudo tam an-
tiqua et tam nova, sero te amavi !
Bien tard je t’ai aimée, 
beauté si ancienne et si neuve, 
bien tard je t’ai aimée !

Saint Augustin, Confessions, Livre X



8 9Esprit de la liturgie 2021 — n°2

      Musique sacrée

Adoration et esthétique
Paul Jernberg

Notre-Seigneur dit à la Samari-
taine au puits : « Dieu est esprit, 
et ceux qui l’adorent doivent 
l’adorer en esprit et en vérité »1. 
Il peut être utile de prendre un 

peu de temps pour méditer sur ces mots, car ils 
indiquent tout le but vers lequel notre musique 
sacrée doit être orientée : nous aider et aider les 
autres à vraiment adorer Dieu — à l’adorer plei-
nement — dans le contexte de la liturgie catho-
lique.

Et ici, je dois préciser que je ne parle pas avec 
l’autorité d’un prêtre ou d’un théologien, ni avec 
la rigoureuse précision d’un philosophe, mais 
plutôt en tant que témoin : en tant que laïc et 
musicien d’église qui partage sa propre expé-
rience, ses observations et sa quête boiteuse mais 
persistante de la sagesse. Si, ce faisant, je cours 
le risque de la présomption, ne pas aborder ces 
questions — qui sont au cœur de notre mission 
— me semble courir le risque, plus grand en-
core, de la négligence.

Quelle est précisément l’essence de cette adora-
tion, de ce culte de Dieu « en esprit et en vérité » ? 
Bien que nous puissions immédiatement penser 
aux nombreuses paroles, récitées ou chantées, et 
aux gestes qui sont des aspects sacramentels im-
portants de cette adoration, il est évident que 
ceux-ci sont censés être au service de quelque 
chose de plus profond. C’est un principe fonda-
mental de la foi catholique que les sacrements 
possèdent une réalité objective qui existe indé-

1	 Jean 4, 24.

pendamment de notre expérience personnelle 
(«  ex opere operato »). Mais sans une forte di-
mension d’intériorité engageant nos cœurs et 
nos esprits, nous risquons d’être étrangers à cette 
réalité et d’en rester à un niveau d’adoration su-
perficiel ; en comprenant mieux et en nous en-
gageant dans cette dimension contemplative, 
nous devrions aussi être capables de voir plus 
clairement comment notre musique sacrée peut 
mieux la servir au lieu de la détourner. Et nous 
verrons en particulier comment la question de 
la beauté — qui exige le développement d’une 
conscience et d’une compétence esthétiques et 
leur application diligente — s’inscrit dans ce ta-
bleau d’ensemble.

Notre vocation à adorer Dieu en esprit et en 
vérité est reprise par saint Paul lorsqu’il écrit à 
l’Église de Rome : 

« Présentez vos corps comme un sacrifice vivant, 
saint et agréable à Dieu, ce qui constitue votre 
culte spirituel. Ne vous conformez pas au monde 
présent, mais soyez transformés par le renouvelle-
ment de votre intelligence, afin que vous puissiez 
éprouver quelle est la volonté de Dieu, ce qui est 
bon, agréable et parfait. »2

Nous pouvons voir ici que l’adoration implique 
de se donner entièrement à Dieu, afin d’être unis 
à lui dans l’amour et d’être ainsi transformés par 
sa grâce. Mais un tel don n’est possible que grâce 
à l’aide de l’Esprit-Saint, qui nous aide dans 
notre faiblesse :

2	 Romains 12, 1-2.

« Car nous ne savons pas prier comme il faut, mais 
l ’Esprit lui-même intercède pour nous par des sou-
pirs trop profonds pour être exprimés. »3

Ainsi, nous pouvons voir que le culte en esprit 
et en vérité est censé être un saint échange entre 
nous-mêmes et Dieu. Il est Amour ; il s’est don-
né à nous et continue à se donner à nous, par 
l’Incarnation, par sa Passion, sa Croix et sa Ré-
surrection, par sa Parole et par les Sacrements. 
Mais il se donne aussi de manière intime par 
l’Esprit Saint qui habite dans nos cœurs. Et par 
cet Esprit, ce feu d’Amour, nous sommes appe-
lés à répondre par une adoration amoureuse. 

Toutes ces dimensions intérieures du culte ne 
nient pas la nécessité de la forme extérieure 
sainte et bien ordonnée de la Liturgie, ni de la 
charité fraternelle qui est inextricablement liée 
à l’amour de Dieu. Mais ils donnent une orien-
tation principale à notre culte. Car sans ce don 
d’amour fervent de nous-mêmes à Dieu, la grâce 
de la liturgie sera contrecarrée en nous et nos re-
lations avec nos compagnons de culte manque-
ront de profondeur spirituelle. 

3	 Romains 8, 26.

Voyons maintenant comment l’esthétique — la 
science et l’art de cultiver la beauté, en particu-
lier dans la musique sacrée — s’inscrit au cœur 
du culte. À première vue, nous devrions voir qu’il 
y a un conflit potentiel inhérent qui doit être 
abordé. En effet, lorsque nous parlons d’une ren-
contre intime avec une autre personne — qu’il 
s’agisse d’un bon ami, d’un conjoint ou, dans ce 
cas, de Dieu tout-puissant — notre amour pour 
cette personne exige que nous soyons pleine-
ment présents à elle, plutôt que de nous préoc-
cuper des conditions extérieures qui entourent 
cette rencontre. Et nous pourrions dire que plus 
nous aimons quelqu’un, plus nous nous effor-
çons de trouver un endroit paisible, exempt de 
distractions, où nous pouvons entrer pleinement 
en conversation et en communion avec lui. Cet 
amour, de par sa nature, a une certaine ferveur 
et une férocité qui ne permet aucun compromis 
— comme l’illustre le Christ chassant les chan-
geurs de monnaie du Temple. 

Pourquoi alors l’Église — en Orient et en Oc-
cident — a-t-elle soutenu et encouragé les dif-
férents arts sacrés au cours des siècles ? Et pour-

À propos de l’auteur

Paul Jernberg est compositeur, pianiste et en-
seignant. Né à Chicago en 1953, il entame 
une carrière de pianiste avant de découvrir le 
chant grégorien et le chant byzantin en Suède 
entre 1983 et 1993. Il commence à composer ; 
de retour aux États-Unis, il devient maître de 
chapelle de diverses paroisses et enseigne la 
littérature, la théologie, le latin, le français et 
l’algèbre.
En 2005, il fonde la Magnificat Academy, une 
école maîtrisienne attachée à la cathédrale 
Saint-Paul de Worcester, Massachusetts, de-
venue le Magnificat Institute of Sacred Mu-
sic, qu’il dirige toujours aujourd’hui.

Dossier art et liturgie 



10 11Esprit de la liturgie 2021 — n°2

quoi le chant sacré s’est-il épanoui dans tous 
les rites de l’Église, au point d’être qualifié de 
« trésor d’une valeur inestimable qui l’emporte 
sur les autres arts »4 ? Ce « trésor » n’est-il pas 
un ennemi potentiel du culte en esprit et en vé-
rité, dans la mesure où ses qualités esthétiques 
pourraient nous empêcher d’être pleinement 
présents à Dieu et de lui donner tout notre être 
dans l’amour, par l’Esprit Saint ? 

En fait, la tradition de la musique sacrée est ef-
fectivement un trésor, mais précisément dans 
la mesure où elle nous conduit au-delà d’elle-
même, vers une rencontre intime avec Dieu. Et 
il y a là un danger certain contre lequel nous 
devons nous prémunir, nous et autrui. Nous 
pouvons distraire les autres et être nous-mêmes 
distraits par les belles sonorités de la musique 
liturgique, comme l’écrivait saint Augustin à la 
fin du IVe siècle : 

« Lorsque je trouve le chant lui-même plus émou-
vant que la vérité qu’il transmet, je confesse que 
c’est un péché grave, et à ces moments-là, je préf ère 
ne pas entendre le chanteur. »5

Mais notre culte peut aussi être perturbé et dis-
trait par une musique liturgique mal faite, ce 
qui, à notre époque, est souvent un problème 
plus urgent. Existe-t-il un moyen d’éviter ces 
deux écueils en toute confiance ? 

Il existe en effet un tel moyen, qui s’est établi 
au fil des siècles dans tous les arts liturgiques 
chrétiens enracinés dans l’antiquité, mais qui est 
peut-être le plus évident dans l’art sacré de l ’ico-
nographie tel qu’il est pratiqué dans les Eglises 
orthodoxes et catholiques orientales. Pour cette 
raison, je vais l’appeler le « principe iconogra-
phique », ou sous une forme plus courte, par 
commodité, le « principe de l’icône ». L’essence 
de ce principe est quelque chose comme ceci : 

En continuité avec la tradition sacrée en tant 

4	 Sacrosanctum Concilium, Constitution 
sur la Sainte Liturgie, Concile Vatican II, 1963, 
article 112.
5	 Saint Augustin, Les Confessions, Livre X, 
chapitre 33.

que source indispensable de sagesse, une œuvre 
d’art est créée avec une prière fervente et une 
discipline artistique afin de conduire le specta-
teur ou l’auditeur au-delà de lui-même vers la 
contemplation silencieuse des réalités célestes 
et l’adoration amoureuse de Dieu.

Une icône sacrée n’est pas destinée à être admi-
rée pour son excellence esthétique, sauf dans la 
mesure où cette excellence entraîne le specta-
teur dans une relation intérieure avec le Christ 
qui transcende les images. La nécessité d’un art 
compétent — qui, par nature, vise à créer des 
objets de beauté — n’est pas ainsi minimisée 
ou marginalisée, mais plutôt subsumée dans la 
tâche plus importante de conduire les gens à la 
prière et à l’adoration. 

De même, les grandes traditions du chant sa-
cré et de la polyphonie — et les œuvres plus ré-
centes en continuité organique avec elles — exi-
gent une véritable compétence esthétique dans 
leur composition et leur exécution. Mais elles 
ne rempliront leur fonction que si elles nous 
conduisent, clairement et fortement, au-de-
là d’elles-mêmes, vers la présence silencieuse de 
Dieu. Et tout comme l’art de l’iconographie, l’art 
de la musique sacrée traditionnelle a ses propres 
disciplines indispensables pour atteindre ce but. 
Voici une première liste de sept de ces disci-
plines. Plusieurs d’entre elles ont été abordées 
précédemment et certaines devront être déve-
loppées plus en détail dans de futurs articles.

— Le texte de la musique doit être saint, c’est-
à-dire issu de la liturgie elle-même, ou d’autres 
sources bibliques ou liturgiques. Cela correspond 
à la nécessité pour une icône de ne représenter 
que le Christ, la Vierge Marie, ou d’autres per-
sonnes saintes à travers l’histoire du salut, qui en 
unité avec le Christ reflètent la gloire de Dieu.6

— La forme de la musique doit être sainte, c’est-
à-dire enracinée dans la tradition, avec une at-
tention appropriée à la « sémantique »7 sacrée de 

6	 Cf. 2 Corinthiens 3, 18. 
7	 Pour un excellent traitement de cet as-
pect de la « sémantique » de la musique sacrée 
catholique, voir Sacred Treasure: Understanding 
Catholic Liturgical Music, de Joseph P. Swain (Li-

la tradition, y compris sa modestie inhérente et 
les aspects de mode, mélodie, rythme, harmonie, 
etc. Cela correspond à l’exigence pour une icône 
d’être enracinée dans les formes sacrées tradi-
tionnelles, qui par nature sont fidèles à certains 
principes et pratiques concernant l’utilisation 
des symboles, des lignes, des couleurs, etc.

— La présentation de la musique doit être claire 
et résonnante, mais aussi discrète, n’attirant ja-
mais l’attention sur elle-même mais plutôt sur 
l’adoration de Dieu. Pour le chœur, cette dis-
crétion exige également une pureté et une forte 
unité de son — avec un vibrato réduit au mi-
nimum — afin que les voix individuelles ne se 
distinguent pas et n’attirent pas l’attention sur 
elles-mêmes. On peut considérer que cela cor-
respond au placement correct prescrit des icônes 
sur l’iconostase (l’écran d’icônes situé entre le 
sanctuaire et la nef ) entourant l’autel. 

— La préparation diligente de la musique doit 
être accomplie en dehors de la liturgie elle-
même, de sorte que pendant la liturgie, les chan-
teurs et autres adorateurs puissent vraiment se 
concentrer sur la prière et l’adoration, plutôt que 
sur les aspects techniques de la musique. Cela 
signifie également que les directeurs musicaux 
doivent évaluer de manière réaliste les capaci-
tés et les limites de leurs chanteurs, musiciens 
et assemblées, afin de planifier et de préparer 
en conséquence. Cela correspond à la nécessi-
té pour une icône d’être complétée de manière 
complète et compétente afin d’être digne de son 
utilisation dans la prière ou le culte liturgique. 

— La musique doit s’intégrer dans la forme et le 
déroulement de la liturgie, plutôt que de présen-
ter un phénomène séparé et parallèle qui attire 
l’attention sur lui-même (si belle ou « sacrée » 
que soit la musique !) Chaque moment de la 
Messe, qu’il corresponde à l’Ordinaire, au Propre 
ou à un temps de prière silencieuse, a sa signi-
fication importante par rapport à l’ensemble, 
qui doit être respecté et servi. À cet égard, il 
est également important que les lancements et 
autres introductions soient limités au strict mi-
nimum, afin de ne pas entraver le déroulement 
naturel de la liturgie. Ceci est similaire à la ma-

turgical Press : Collegeville, Minnesota, 2012).

nière dont chaque icône doit avoir sa significa-
tion particulière qui s’intègre harmonieusement 
dans le contexte plus large de l’iconostase et de 
la Liturgie elle-même. 

— La musique doit être étroitement unie à l ’ac-
tion du célébrant, de sorte que l’attention de toute 
l’assemblée puisse facilement rester concentrée 
sur Dieu, à travers l’action liturgique qui se dé-
roule à tout moment. Dans le rite romain, cette 
unité était traditionnellement facilitée par le fait 
que les membres du chœur se trouvaient dans 
le « Quire » [ancienne manière d’écrire « Choir » 
(choeur) en anglais, n.d.t.] ou « chœur », un véri-
table espace sacré de l’église situé entre le sanc-
tuaire et la nef. Dans les églises orientales, le 
chœur a été placé à gauche ou à droite du sanc-
tuaire dans une zone spécifique appelée Kliros. 
Au cours des derniers siècles, la tribune du chœur 
est devenue une alternative commune dans de 
nombreuses églises catholiques romaines, faci-
litant la discrétion au milieu de nouveaux défis 
à cette qualité essentielle. Cependant, lorsque le 
chœur chante depuis une tribune, il faut veiller 
à ce qu’il dispose d’une puissance vocale natu-
relle et d’une projection suffisantes pour s’unir 
clairement et fortement à l’action liturgique et 
être entendu sans effort par l’assemblée. Sinon, 



12 13Esprit de la liturgie 2021 — n°2

l’attention des fidèles aura tendance à ne pas se 
concentrer de manière stable et paisible, car elle 
sera divisée en deux directions opposées. Cette 
nécessité correspond à l’emplacement de l’ico-
nostase à proximité de l’autel.

— La musique sacrée que nous chantons doit 
être faite dans un esprit de prière et de dépen-
dance à l’égard de l’Esprit Saint, qui est comme 
un vent fort apportant puissance, vie, grâce et 
joie à notre pratique musicale. Une telle orien-
tation spirituelle est cultivée par l’exemple et 
l’enseignement du directeur musical et en éta-
blissant l’habitude de la prière externe et interne 
comme une dimension intégrale du chant lors 
des répétitions et des liturgies. Cela correspond 
aussi directement à l’art de l’iconographie, dans 
lequel l’immersion de l’artiste dans la prière est 
une dimension intégrale et nécessaire du pro-
cessus créatif. 

En résumé, la tension permanente qui existe 
dans la musique sacrée entre l’esthétique et l’ado-
ration a été reconnue et traitée dans l’histoire de 
l’Église, par un ensemble de disciplines analo-
gues à celles pratiquées dans l’art sacré de l’ico-
nographie. Si la nécessité d’un art compétent est 
fondamentale pour la composition et l’exécution 
de la musique liturgique, cette dimension esthé-

tique remplit son rôle précisément dans la me-
sure où elle attire les adorateurs, au-delà de sa 
beauté, vers la contemplation et l’adoration de 
Dieu dans le contexte de la liturgie sacrée. 

Lorsque nous laissons la lumière de ces principes 
éclairer la musique liturgique de nos paroisses 
et communautés, que voyons-nous ? Comme 
ces principes et disciplines ont été si largement 
négligés dans le rite romain ces derniers temps, 
beaucoup d’entre nous pourraient y voir une si 
grande incongruité qu’ils seraient tentés d’aban-
donner tout espoir de les suivre. Mais il s’agit 
bien d’une tentation et non de la voie du Christ, 
qui, au cours de l’histoire, n’a cessé de rappeler 
son peuple à la conversion et à la fidélité lors-
qu’il s’est égaré. En liturgie comme dans la vie, 
il nous appelle aujourd’hui à une intégrité re-
nouvelée, avec ou sans le soutien des coutumes 
et des tendances contemporaines. Et pourtant, 
nous ne sommes pas seuls dans cette quête d’une 
authentique « conversion » de la musique sacrée 
catholique. Dès maintenant, nous pouvons voir 
des modèles rayonnants apparaître partout dans 
l’Église universelle : des prêtres, des musiciens 
et des communautés qui « nagent à contre-cou-
rant » du statu quo, en réponse à ce saint appel !
 C

Pouvez-vous en quelques mots présenter 
votre communauté ainsi que son histoire ?

Dans les années de l’après-concile, 
notre fondateur, Dom Gérard 
Calvet (1927-2008), moine 
profès de l’abbaye Notre-Dame 
de Tournay (dans le diocèse de 

Tarbes-Lourdes), avait désiré vivre en ermite. 
Mais rapidement il s’est retrouvé à la tête d’une 
petite communauté qui n’a cessé de grandir et a 
donc été confrontée à la nécessité de construire 
un nouveau monastère en cette fin du XXe siècle.
Située dans le diocèse d’Avignon, près de Car-
pentras, l’abbaye Sainte-Madeleine du Barroux 

Dossier art et liturgie

 Interview

Construire une abbatiale
par un moine du Barroux

est une communauté bénédictine de vie contem-
plative relevant directement du Saint-Siège. 
Elle compte aujourd’hui 51 moines profès (dont 
27 prêtres, 1 diacre et 23 frères), plus 5 novices 
et 1 postulant. Fondée en 1970 sans le soutien 
d’une maison-mère, érigée en abbaye en 1989, 
notre communauté, ancrée dans une tradition 
séculaire, a cependant une histoire récente et 
compte seulement un demi-siècle d’existence. 

Attachée aux traditions monastiques et litur-
giques, notre communauté célèbre la liturgie 
en latin, selon la forme extraordinaire du rite 
romain, tout en cultivant le chant grégorien.
Malgré sa brève histoire, notre communauté est 
déjà à l’origine d’une fondation : le monastère 



14 15Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Sainte-Marie de La Garde à Saint-Pierre-de-
Clairac, dans le diocèse d’Agen. Cette nouvelle 
communauté bénédictine compte 17
moines actuellement. Elle a été érigée en abbaye 
le 13 février 2021.

Lorsque la question de la construction 
d’un nouveau monastère — et donc une 
église abbatiale — s’est posée, quels prin-
cipes généraux de l’art sacré ont guidé vos 
choix architecturaux ?

Installée à Bédoin (Vaucluse) dans un an-
cien prieuré bénédictin du XIIe siècle, notre 
communauté a dû quitter les lieux en 1978, à 
la demande des propriétaires. Pour faire face 
à son développement, elle a alors entrepris de 
construire un monastère au Barroux, village dis-
tant d’une quinzaine de kilomètres de Bédoin. 
À mi-chemin du mont Ventoux et du massif des 
Dentelles de Montmirail, dans un site naturel 
admirable, le projet architectural d’esprit roman 
et de caractère provençal a été conçu au départ 
pour une communauté d’une quarantaine de 
moines. Aucun parti pris a priori, sinon celui 
de s’inscrire dans le paysage environnant sans 
le dénaturer, et veiller à la beauté des bâtiments 
afin de contribuer au recueillement nécessaire à 
la vie contemplative.

Votre abbatiale par ses caractéristiques ar-
chitecturales semble proche de l’art roman. 
Est-ce une imitation assumée ou bien l’ar-
chitecture romane ne fut-elle qu’une source 
d’inspiration permettant une certaine li-
berté d’interprétation ?

Il n’y a aucune imitation servile dans le caractère 
roman de notre église abbatiale, simplement une 
libre inspiration auprès des trois sœurs proven-
çales que sont les abbayes cisterciennes du Tho-
ronet, de Sylvacane et de Sénanque.

L’église abbatiale de Sainte-Madeleine du Bar-
roux est bien une œuvre originale, pour laquelle 
l’architecte a retenu les leçons du passé. Les 
procédés de construction allient le savoir-faire 
ancien aux techniques modernes.

Quelles sont selon vous les caractéristiques 
de ce style le rendant particulièrement 
adapté à la spiritualité liturgique et mo-
nastique ?

Dans une contrée où le soleil est très présent 
et donne parfois une violente lumière, il fallait 
recréer une atmosphère favorisant le recueille-
ment : d’où les ouvertures mesurées et les vitraux 
qui tamisent l’éclat de la lumière. À cette atmos-
phère de paix et de calme contribue également 
l’acoustique qui soutient la prière et le chant sa-
cré. Enfin, la disposition générale des lieux fait 
converger les regards et les esprits ad Orientem, 
vers l’Orient, vers le soleil levant, symbole du 
Christ ressuscité qui reviendra dans la gloire lors 
du jugement dernier.

Quels principes et quelles sources d’inspi-
ration furent les vôtres dans le domaine de 
l’iconographie et de la statuaire ?

Dans les abbayes provençales dont nous nous 
sommes inspirés, la blancheur des murs et l’ab-
sence de toute ornementation architecturale est 
voulue, afin que ce dépouillement favorise la 
perception de l’« Unique nécessaire ». Au Bar-
roux, nous avons fait le choix d’une architecture 
très dépouillée mais qui porte en elle-même sa 
propre décoration : ainsi les piliers et les arcs sont 
bâtis avec des pierres polychromes : en jouant 
avec quatre couleurs de pierre et des modules de 
dimensions variées, l’architecte a apporté ainsi 
un élément de décoration à la fois très simple et 
très riche. On retrouve ce procédé décoratif dans 
d’autres églises romanes, par exemple à Payerne 
en Suisse ou à Vézelay en Bourgogne.

Cette simplicité se retrouve dans les chapiteaux 
sculptés uniquement de motifs géométriques. 
Seuls les quatre chapiteaux soutenant la voûte 
du sanctuaire sont figuratifs, ils représentent 
quatre têtes d’anges. Situés au dessus de l’autel, 
ils marquent le lien entre la liturgie du Ciel et 
celle qui se déroule sur terre, dans le sanctuaire.

Au-dessus du maître-autel, le regard est attiré 
par un grand crucifix de bois doré portant un 
Christ crucifié mais ressuscité et glorieux. Le 

Christ est figuré dans l’accomplissement de 
son sacrifice rédempteur sur la croix, et à la fois 
comme le grand vainqueur de la mort dont il 
porte encore les stigmates. Il est désormais vi-
vant, ressuscité d’entre les morts et entré dans la 
gloire du Royaume des Cieux. Il ne porte plus 
la couronne d’épines mais une couronne royale, 
il est revêtu de la pourpre, et les yeux grands 
ouverts, il contemple le renouvellement de son 
sacrifice actualisé sur l’autel.

La table, le socle et le piétement du maître-autel 
ont été taillés d’un seul et même bloc de pierre. 
Ce monolithe symbolise l’unité du Christ, vrai 
Dieu et vrai homme en une seule personne, à la 
fois prêtre, victime et autel du sacrifice renouve-
lé au cours de la célébration de la messe. Orne le 
front du maître-autel un bas-relief représentant 
l’Agneau pascal en majesté au cœur du buisson 
ardent figuré par les rameaux d’une vigne exu-
bérante. 

Au sol, la mosaïque de marbre, d’une grande 
beauté, délimite le sanctuaire. Mêlant dans un 
jeu géométrique la variété de treize marbres ce 
noble pavement orne le sanctuaire et les degrés 
de l’autel. On peut y voir un symbole du Christ 
et des douze apôtres.

Enfin, la voûte de l’abside est ornée d’une pein-
ture murale dont les tons pastels évoquent plus 
qu’ils ne décrivent une réalité qui nous dépasse : 
le Royaume des Cieux avec la Trinité entourée 
d’une multitude d’anges. Lorsque le prêtre à 
l’autel lève les yeux au cours du saint sacrifice de 
la messe, son regard est saisi par le Christ cru-
cifié et glorieux sur la croix qui le domine, et en 
arrière plan, il aperçoit le monde céleste : ainsi, 
il ne peut manquer d’unir la liturgie d’ici-bas à
celle du Ciel.

Quel regard portez-vous sur la situation 
actuelle dans le domaine de l’architecture 
sacrée ? Quels sont selon vous les écueils à 
« Au-dessus du maître- 
autel, le regard est attiré par 
un grand crucifix de bois 
doré portant un Christ cruci-
fié mais ressuscité et glorieux. 
Le Christ est figuré dans l’ac-
complissement de son sacri-
fice rédempteur sur la croix, 
et à la fois comme le grand 
vainqueur de la mort dont il 
porte encore les stigmates. »



16 17Esprit de la liturgie 2021 — n°2

éviter dans ce domaine ainsi que les prin-
cipes de base à respecter ?

Victime des théories de l’« enfouissement » qui 
ont prévalu dans l’Église depuis une cinquan-
taine d’années, l’architecture sacrée contempo-
raine est souvent très décevante, et ne remplit 
plus son rôle qui est d’élever les âmes vers Dieu. 
En outre, trop d’architectes soucieux de laisser 
une signature sur leur œuvre, sont victimes de la 
mode : or la mode, c’est ce qui se démode.

Sans esprit d’imitation servile des formes du 
passé, l’architecture sacrée doit répondre à des 
impératifs clairs pour atteindre son objectif  : 
simplicité, beauté, grandeur, harmonie. Il y a 
aussi la nécessité de répondre à une certaine 
« fonctionnalité ». Un stade ou une salle de sport 
sont conçus en fonction de ce à quoi ils doivent 
servir. L’architecture d’une usine ou d’un ate-
lier doit permettre l’accomplissement du travail 
pour lequel il est prévu. Ainsi, la fonctionnalité
d’une église n’est pas celle d’une simple salle 
de réunion ou de spectacle, c’est avant tout un 
lieu de culte, un lieu destiné au sacrifice. Sa-
crifier, c’est « faire du sacré ». C’est pourquoi il 
est regrettable que des projets contemporains 
de construction d’églises soient confiés à des 
architectes incroyants ou adeptes de religions 
non chrétiennes. Comment peuvent-ils traduire 
dans leur œuvre une réalité spirituelle qu’ils 
ignorent ?

Quels que soient les principes architecturaux 
mis en œuvre, le caractère sacré et la beauté du 
lieu doivent saisir d’emblée le visiteur, permettre 
l’élévation de l’âme et le recueillement, entraîner 
à la prière et à la louange. Avant même que ne se 
déroule la liturgie sacrée, le bâtiment d’une église 
doit conduire les fidèles qui y pénètrent à porter 
leur regard vers le haut, à les sortir de la grisaille 
ambiante et de leurs soucis quotidiens, pour les 
guider vers Dieu. Mieux encore, l’harmonie et la 
paix qui émanent du lieu doivent leur procurer 
la paix intérieure, si nécessaire à la prière, à la 
contemplation des mystères du salut et à l’éléva-
tion de l’âme vers le Royaume des Cieux. Enfin 
la disposition des lieux doit permettre de focali-
ser les regards là où doit s’accomplir le sacrifice, 
l’autel, centre et cœur de l’édifice sacré.

Pensez-vous que votre abbatiale puisse 
servir un jour de modèle et de source 
d’inspiration pour d’éventuelles futures 
constructions d’édifices religieux ?

De modèle, sans doute pas, car chaque lieu est 
unique et l’architecture doit rendre compte har-
monieusement du lieu, de la lumière et de l’es-
pace dans lesquels s’inscrit l’édifice projeté. La 
copie indéfiniment renouvelée de bâtiments 
fonctionnels, mais sans aucun enracinement 
dans un lieu, fut le massacre des quartiers neufs 
de nos villes contemporaines. Avant d’être un 
technicien, l’architecte doit être un créateur, son 
rôle n’est pas de reproduire sans cesse un même 
bâtiment, mais de participer au grand élan de 
la Création voulu par Dieu, où chaque être et 
chaque lieu sont uniques. C’est une caractéris-
tique du manque de créativité de notre époque 
que de nous offrir de fabuleuses prouesses tech-
niques sans âme aucune. Pourquoi faut-il que 
l’on rencontre les mêmes bâtiments technique-
ment audacieux, mais uniformément laids, dans 
toutes les cités nouvelles des cinq continents ?

Source d’inspiration, pourquoi pas ! C’est déjà 
le cas aux États-Unis où vient de s’achever la 
construction de Saint Michael’s Abbey, une ab-
baye de Prémontrés en Californie dont les reli-
gieux avaient eu connaissance de la construction 
des deux abbayes du Barroux et souhaitaient 
savoir si l’architecte de celles-ci pourrait en 
ajouter une troisième à son palmarès. En jan-
vier 2006 le Père Abbé et quelques Prémontrés 
venus visiter notre abbaye et son église ont pu 
rencontrer notre architecte, Jean-Louis Pagès, et 
l’ont associé à leur grandiose projet. L’église, au 
moins quatre fois plus grande que la nôtre, a été 
consacrée cette année, le 8 mai 2021.

À notre époque où le matérialisme emprisonne 
tous les esprits et où la laideur empoisonne les 
âmes, plus que jamais il est nécessaire que les 
artistes, les architectes, les artisans, tous ceux 
qui œuvrent à l’édification de nouvelles églises, 
soient convaincus de l’importance de la beauté. 
« La foi a un besoin intime de se nourrir de beauté, 
car seule la beauté mène au sacré et le sacré élève 
l ’âme vers Dieu. » (Abbé Y. Perrot, 1877-1943) 
C

Dossier art et liturgie

 Architecture

De l’incarnation à l’image
Pierre Téqui

Il est heureux qu’une revue dédiée à la 
liturgie ouvre ses colonnes à un article 
portant sur le décor des édifices.  En effet, 
cela ne va pas de soi. Ensemble codifié de 
rites, de prières et de chants, la liturgie 

renvoie d’abord au culte, c’est-à-dire à une pra-
tique immatérielle consistant surtout en un en-
semble de gestes rituels. Les œuvres d’art qui la 
concernent directement sont donc d’abord des 
textiles et des objets d’art et, au premier titre, les 
vases et linges sacrés.

Et pourtant, ce ne sont pas d’eux que cet article 
entend parler mais du cadre spatial dans lequel 
ces liturgies se déroulent : c’est-à-dire de l’église 
et, également, des décors des églises.
 
Parler de l’église lorsqu’on évoque la liturgie est 
loin d’être illégitime. Car, qu’est-ce qu’une église 
sinon un espace où doit se dérouler la liturgie ? 
L’histoire de l’architecture est une discipline qui 
étudie les formes, les techniques, les styles. Elle 
a imposé aujourd’hui certaines de ses approches 
: tout le monde sait faire la différence entre un 
arc en plein cintre et un arc brisé et ainsi recon-
naître un édifice roman d’un édifice gothique. 
Et pourtant, ce qui détermine le mieux la com-
préhension d’un bâtiment, c’est d’abord sa fonc-
tion. 

Il revient par exemple à Carol Heitz d’avoir ex-
pliqué l’apparition du clocher porche à l’époque 
carolingienne par l’apparition de la liturgie du 
cycle pascal au début du IXe siècle : pour célé-

brer la Résurrection, on voulait se rapprocher du 
ciel. L’enjeu des processions était tel qu’on avait 
besoin d’espaces supplémentaires. Il s’en suit 
que, au sein de l’espace germanique, les églises 
n’ont pas autant de portails monumentaux qu’en 
France à l’époque romane : puisque l’important 
se jouait dans les processions internes à l’édifice, 
c’est le plan qui importait davantage que le fait 
de pénétrer au sein de l’église. C’est donc d’abord 
la liturgie qui commande un ensemble d’usages, 
lesquels déterminent un cahier des charges qui 
s’impose au bâtisseur. 

Bâtiment utilitaire, l’église est construite en 
fonction de son utilisation. Citons un exemple 
simple : en élargissant l’usage de la concélébra-
tion eucharistique, Vatican II a rendu nombre 
d’autels secondaires obsolètes. Nombreuses sont 
les églises à posséder de nombreuses chapelles 
et de nombreux autels. Ils sont aujourd’hui dé-
sertés.
 
Si une église est déterminée par la liturgie, il faut 
toutefois ajouter qu’une église a plusieurs fonc-
tions. On vient d’abord dans une église pour 
assister au « sacrifice de la messe ». Le lieu de 
culte chrétien est d’abord un espace sacrificiel. 
On y trouve donc un autel, une crédence pour 
y déposer les objets nécessaires et un tabernacle.
Toutefois, si l’Eucharistie est le sommet et la 
source de la vie chrétienne, la messe est égale-
ment autre chose. La liturgie de la parole suppose 
une autre fonction à l’édifice : l’enseignement. Au 
cours de la messe, on entend des lectures et une 



18 19Esprit de la liturgie 2021 — n°2

homélie. On trouve donc un ambon, une chaire 
et, dans les temps les plus anciens, un jubé. Ce 
second usage implique un édifice qui se prête 
à l’écoute. Un temple dont l’usage est unique-
ment sacrificiel implique généralement un plan 
orthogonal. C’était le cas du Temple de Jérusa-
lem. Au contraire, les églises ont une dimension 
sonore. Il suffit d’élever la voix face à une abside 
pour s’en rendre compte : la voûte en forme de 
quart de sphère qui la couvre rabat le son.

Enfin, dernier usage du lieu de culte : la prière. 
L’église est un bâtiment qui doit ménager une 
atmosphère priante. C’est un espace de recueil-
lement qui doit favoriser la prière collective 
mais aussi individuelle. Et voilà un troisième 
usage, après l’usage sacrificiel, qui singularise 
le lieu de culte catholique : on vient prier dans 
une église en dehors de la messe. Il y a donc 
un usage « hors messe » de l’église qui se justi-
fie par la présence des saintes espèces donc par 
la proximité du Christ. Car, c’est un fait : plus 
on s’approche du tabernacle, plus on s’approche 
concrètement de Dieu.
 
Le fait que le catholique aime à entrer dans une 
église pour s’y recueillir renvoie à un usage spé-
cifique. Les protestants, les juifs ou les musul-
mans ne disposent pas de lieux de culte consa-
crés. Une église catholique l’est, au cours d’un 
rituel qui lui confère par la suite une sacralité 
particulière. L’église catholique n’est donc pas un 
lieu neutre et cette présence particulière de Dieu 
en dehors de la messe justifie en particulier 
qu’on y trouve un décor. Ces décors peuvent soit 
être des tableaux, des sculptures, des mosaïques 
ou des fresques. Et ces décors représentent des 
personnes concrètes. Le christianisme étant 
une religion de l’incarnation, on y trouve des 
êtres incarnés et, au premier chef, l’image d’un 
Dieu fait homme : le Christ. Dans une église, 
le Christ est présent au sein du tabernacle mais 
aussi sur un crucifix (et non pas une croix : le 
crucifix étant une croix où l’on trouve la repré-
sentation du Christ crucifié).
 
Ces images présentes au sein des édifices, le 
concile Vatican II ne les a pas oubliées. Dans 
Sacrosanctum concilium on lit d’ailleurs qu’on 
« maintiendra fermement la pratique de propo-

ser dans les églises des images sacrées à la véné-
ration des fidèles » (n°125) et on ajoute même 
que les évêques doivent s’occuper des artistes 
«  pour les imprégner de l’esprit de l’art sacré 
et de la liturgie. » (n°127) et, enfin, pendant le 
cours de leurs études philosophiques et théolo-
giques on doit offrir aux clercs une formation 
artistique portant sur l’histoire et l’évolution de 
l’art sacré ceci afin d’apprécier et de conserver 
le patrimoine, de se tenir au courant de l’évolu-
tion de l’art sacré et de pouvoir être en mesure 
de donner des conseils appropriés aux artistes 
(n°129). Un prêtre doit donc avoir la faculté 
d’être un commanditaire pertinent et un icono-
graphe éclairé.

ceux qui ont quitté cette vie attendent d’assister 
à la messe au ciel.

La Vierge, le Christ, les anges, les apôtres, les 
saints, les morts : tous font partie de l’Église. 
L’Église ce n’est pas seulement nous qui entrons 
dans une église. Nous sommes également les 
membres d’un corps mystique. En entrant dans 
une église où il découvre les visages familiers de 
ses frères du passé et de l’autre monde, le croyant 
éprouve une communion. Les images servent à 

cela. Elles sont une présence qui nous rappelle 
que même si on a le sentiment d’être seul dans 
une église vide il y a des personnes qui nous re-
gardent et nous aiment de là-haut.
 
On doit cependant aujourd’hui regretter que 
toutes ces notions aient échappé à la plupart 
des architectes qui ont conçu nos églises du 
XXe siècle. En effet, dans la grande majori-
té des cas, elles sont sans décor. Prenons pour 
exemple Notre-Dame de la Sagesse à Paris, une 
église consacrée par le cardinal Lustiger le 16 
septembre 2000 et construite par l’architecte 
Pierre-Louis Faloci. C’est un très bel édifice, très 
soigné et très réfléchi. On y trouve un narthex, 
une réflexion sur la lumière, un espace déséquili-
bré, les bancs étant regroupés à droite pour lais-
ser la place à un parcours baptismal . Construite 
à côté de la Bibliothèque nationale de France, 
elle reprend les critères de l’architecture mo-
derne et notamment une stricte esthétique de 
la muralité. Car c’est d’abord cela qu’on trouve : 
un mur nu, du béton brut, une église dépouillée 
et vide.

« Le christianisme étant une 
religion de l’incarnation, on y 
trouve des êtres incarnés et, 
au premier chef, l’image d’un 
Dieu fait homme : le Christ. »

« Dans une église, les piliers et 
les recoins sont nécessaires. 
‘‘Vraiment, tu es un Dieu qui se 
cache’’, nous dit Isaïe. Où Dieu 
se cacherait-il dans un espace 
uniquement pensé pour que 
tout le monde puisse assister 
à la messe ? Où le prier quand 
on passe la porte et qu’on veut 
se retrouver avec lui au milieu 
d’un océan de bancs vides ? »

S’il se trouve des recommandations du saint 
concile qui semblent avoir été oubliées ce sont 
bien peut être celles liées à l’image. Combien 
de séminaires se soucient de donner des cours 
d’histoire de l’art aux prêtres ? Combien de 
prêtres savent aujourd’hui analyser une image ? 
Mais, au-delà de cela, combien aujourd’hui se 
soucient de l’image ?
 
Revenons pourtant ici aux fondamentaux. Pour-
quoi trouve-t-on des images au sein des églises ? 
Parce que Jésus était à la fois homme et Dieu, 
que le mystère de l’incarnation est au cœur de 
notre foi et que, étant un homme, le Christ peut 
être représenté. L’image sert à rendre visible l’in-
carnation. Au sein d’une église, elle sert à peu-
pler l’église de personnes qui avant d’être au ciel 
étaient sur terre. Au cours de l’eucharistie nous 
réservons une place à la communion des saints 
mais ils sont aussi présents au sein des images 
qu’on peut trouver d’eux. Ces images nous rap-
pellent qu’ils ont existé et qu’ils existent au ciel. 

Également au cours de l’eucharistie, on prie 
pour les âmes du purgatoire. C’est cette prière 
qui explique l’habitude de représenter les morts 
de la paroisse en priants dont le corps est tourné 
vers l’autel. Les effigies de pierre rappellent que 



20 21Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Notre-Dame de la Sagesse n’est pas unique. La 
plupart des églises contemporaines se signalent 
par de grands murs nus. C’est le cas par exemple 
de l’église du Jubilé construite en 2003 par le cé-
lèbre architecte Richard Meier dans la banlieue 
de Rome. C’est le cas de Notre-Dame d’Évry, 
c’est le cas de nombreuses autres. On favorise la 
Parole au détriment de l’image en oubliant que 
la Parole s’écoute, s’entend, se lit mais qu’elle ne 
se voit pas et surtout que les images ne sauraient 
nous en distraire. C’est à croire que Dieu s’est 
fait livre plutôt que de se faire homme. 

Mais pourquoi ces église sont-elles vides ? Car 
elles n’ont été pensées que pour la liturgie. À 
vouloir impérativement réunir les fidèles autour 
de l’autel on n’a d’ailleurs plus eu autre chose 
en tête : les églises contemporaines sont pensées 
exclusivement pour la messe. Et c’est au sein de 
cette exclusivité que se situe la raison de l’aban-
don du décor et de l’image : on s’est focalisé sur 
la fonction sacrificielle et d’enseignement du lieu 
de culte et on en a négligé la prière. Ces églises 
ont le tort de négliger l’usage « hors messe » d’un 
édifice de culte. Or, dans une église, les piliers et 

les recoins sont nécessaires. « Vraiment, tu es un 
Dieu qui se cache » nous dit Isaïe (Is 45:15). Où 
Dieu se cacherait-il dans un espace uniquement 
pensé pour que tout le monde puisse assister à 
la messe ? Où le prier quand on passe la porte 
et qu’on veut se retrouver avec lui au milieu d’un 
océan de bancs vides  ? Pourquoi avoir choisi 
une formule spatiale qui convient aux temples 
protestants — lesquels sont des lieux de rassem-
blement communautaire — avant de convenir 
aux catholiques — dont les églises sont aussi des 
lieux d’adoration personnelle ?
 
Mais attention, ces églises, si elles sont nues, 
n’en sont pas moins réfléchies. L’architecture 
religieuse du XXe siècle fut même incroyable-
ment inventive au cours des soixante dernières 
années. On n’a d’ailleurs jamais autant construit 
d’églises en Europe qu’au XXe siècle. Cela s’ex-
plique par les destructions des deux guerres 
qui rendaient les reconstructions nécessaires et 
par l’accroissement démographique impliquant 
de nouveaux quartiers, de nouvelles villes, de 
nouveaux diocèses, de nouvelles paroisses. Les 
églises contemporaines expérimentent de nou-

veaux plans, de nouvelles esthétiques, comme 
ces grandes tentes en lamellé-collé rappelant 
la tente de l’alliance ou ces chapelles post-mo-
dernes évoquant des blockhaus qui rappellent la 
grotte. Il reviendra aux hommes du XXIe siècle 
de prendre la mesure de l’inventivité du siècle 
précédent. 
 
Inventives et aniconiques, ces églises disposent 
de grands murs vides qui sont autant de murs 
disponibles. Et des artistes sont parfois sollici-
tés pour les couvrir d’images. C’est par exemple 
le cas dans l’église du Jubilé de Richard Meier 
où l’on a voulu peindre un Christ sur un grand 
mur blanc en prenant pour référence une icône 
orthodoxe.

La Renaissance italienne n’est pas autre chose : 
Giotto comme Michel-Ange avaient besoin 
de murs vides pour laisser éclater leurs talents. 
Qu’est-ce que la chapelle Sixtine sinon un grand 
mur laissé nu pour que des artistes n’y fassent 
éclater leur talent ? Or, il est frappant de consta-
ter que si l’on admire la Sixtine, on s’accorde à 
penser que les formules stylistiques de la Re-
naissance ne font plus recette aujourd’hui. Il en 
va de même pour le classicisme ou le Baroque. 
Qu’est-ce donc pourtant que le Baroque sinon 
un style éminemment catholique ? À la place on 
préfère le roman. 

L’histoire est déjà ancienne : elle a débuté à la 
Pierre-qui-Vire avec les fresques de Dom An-
gelico Surchamp. L’histoire remonte même plus 
loin encore. On peut la faire débuter avec le pro-
jet ecclésial de Chateaubriand dans le Génie du 
Christianisme : celui de sauver la religion par la 
beauté. Le XIXe siècle a en effet inauguré deux 
visions : la première, patrimoniale, valorise la 
beauté passée quand la seconde, tournée vers la 
recherche d’un art chrétien contemporain, valo-
rise certains moments singuliers. C’est la grande 
époque de la redécouverte de Fra Angelico, cet 
artiste chrétien à la fois pieux et talentueux. C’est 
aussi l’époque de la redécouverte du moyen-âge 
et des chantres médiévistes qui conspuent l’art 
sulpicien. Et cela continue de nos jours lorsqu’on 
s’adresse à nos frères orthodoxes pour concevoir 
les décors qui nous manquent.
Mais interrogeons-nous : si nous tenons au dé-

cor, voulons-nous que des églises à l’esthétique 
protestante soient rendues catholiques par le 
recours à une esthétique orthodoxe ? Entre les 
fresques romanes et aujourd’hui et entre les 
églises byzantines et aujourd’hui, il s’est passé 
mille ans et, au cours de ces mille ans, l’Église 
catholique a produit quantité de décors et qu’on 
semble parfois l’oublier. Lorsqu’au cours de 
l’époque classique, on se retrouve à construire 
des églises avec de larges colonnes et à aban-
donner la légèreté du gothique, on renoua avec 
le mur et la coupole. Il n’est qu’à voir la chapelle 
de Versailles pour s’en convaincre.

Mais c’est comme si ces presque mille ans d’in-
vention n’avaient pas existé, comme si de 1400 à 
nos jours il ne se trouvait aucune œuvre pouvant 
nous inspirer par la façon dont elle prend pos-
session de l’espace cultuel. 

Enfin, on voit de nos jours de plus en plus fleu-
rir les Christ Pantocrator sur fond d’or ou les 
Vierges à l’Enfant ayant un modèle byzantin. 
La sécularisation a fait son œuvre : si on voit 
une Vierge de Raphaël on pense davantage 
à une exposition du Louvre qu’à une peinture 
de dévotion. C’est que le XIXe siècle a consacré 
l’émancipation de la peinture religieuse par rap-
port à l’art d’église. Les débats portant sur l’art 
religieux puis sur l’art sacré se sont épuisés à ne 
considérer que les styles, que les artistes, que les 
formes. Ce fut à tel point qu’aucune synthèse n’a 
pu en ressortir. On a tranché la question de la 
critique de l’art religieux en congédiant l’image. 

Plus préoccupant encore, alors que le concile in 
Trullo avait cherché à chasser les images ani-
males du Christ pour privilégier celles d’un 
homme, voilà que le logo de la conférence des 
évêques de France comme celui du diocèse de 
Blois est un poisson. On aime désormais à pri-
vilégier les images signes, celles des catacombes. 
Faut-il y voir une proximité de pensée avec les 

« Si nous tenons au décor, vou-
lons-nous que des églises à 
l’esthétique protestante soient 
rendues catholiques par le re-
cours à une esthétique ortho-
doxe ? »



22 23Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Dossier art et liturgie

 Art sacré

Culture et inculture
Clément Ménard

La crise de la culture que nous tra-
versons se manifeste d’une manière 
particulièrement éclatante dans les 
liturgies auxquelles nous assistons. 
Si la forme ordinaire du rite romain 

est bien souvent sujette aux innovations musi-
cales douteuses et au manque de sacralité dans 
ses chants, les usages de la forme extraordinaire 
peuvent également souffrir d’une conception er-
ronée de la musique liturgique en continuant à 
recourir à un répertoire musical daté et pompier 
ou en faisant de l’esthétique une fin en soi. Or, 
rappelle Benoît XVI, « quand la liturgie est dé-
ficiente la musica sacra l’est également et quand 
la liturgie est comprise et vécue correctement 
on a une musique d’Église qui est bonne. » La 
question de la musique liturgique est donc fon-
damentale. Avant de dévoiler plus en profon-
deur les trop nombreuses dérives musicales qui 
souillent l’ars celebrandi, prenons le temps de 
comprendre ce que doit être l’esprit de la mu-
sique liturgique. 

Une analogie peut être faite entre la théologie 
de l’icône et la théologie de la musique sacrée. 
Comme la musique liturgique, l’art de l’icône 
poursuit un double but : rendre gloire à Dieu et 
sanctifier les fidèles. Pour passer de l’art profane 
à l’art sacré, l’artiste doit donc suivre un chemin 
d’ascèse et de prière nécessaire à l’élévation de 
l’âme. Le théologien orthodoxe Paul Evdiki-
mov considère ainsi que l’icône présuppose un 
« jeûne des sens ». Le travail iconique est donc 
intrinsèquement tourné vers une orientation in-
térieure. Plus généralement, la fin de l’art sacré 
est d’éveiller les sens à percevoir l’invisible ; éle-

ver les sens du visible à l’invisible. C’est précisé-
ment ce qu’est le sacré : un pont entre les choses 
d’ici-bas et le divin. Le regard qui est porté sur 
l’image sacrée doit ainsi être un regard intérieur, 
qui ne peut être qu’un regard de contempla-
tion : le seul regard qui peut nous faire accéder 
au mystère divin. 

premiers chrétiens vivant reclus et en minorité ? 
Sans doute d’abord une proximité formelle avec 
le signe, c’est-à-dire avec le dépouillement quasi 
aniconique. L’incarnation est désormais réduite 
au graffiti.

Il y a à faire. Cela passera, en fidélité avec le 
concile de Vatican II, par le fait de mettre en 
application certains des articles oubliés de Sa-
crosanctum Concilium : ceux portant sur la for-
mation des clercs et sur le fait de favoriser les 
images au sein des lieux de culte.
Il faudra également s’armer de confiance : on 
trouve dans la vallée du Val Gardena, au cœur 
des Dolomites, en Italie, toute une école de 
sculpture sur bois qui livre quasiment toutes les 
paroisses d’Europe en effigies religieuses. Le dé-
sintérêt des prêtres pour les raffinements de la 
commande et pour le travail de l’iconographie 
laisse le champ libre à des artistes dont le talent 
n’attend plus qu’à être stimulé par un cahier des 
charges.

Les questions à se poser ne doivent plus être 
ces interrogations lancinantes car répétées de-

puis des décennies : «  Quel art chrétien pour 
demain  ? L’artiste doit-il être croyant  ? L’art 
contemporain a-t-il sa place  ? ». Nous n’avons 
pas besoin de nous embarrasser des questions 
de styles ou de formes, elles ont abouti à ce que 
l’image soit exclue des églises. On doit poser 
deux questions : Veut-on d’églises qui ne sont 
pensées que pour la liturgie de la Messe  ? Un 
Dieu qui s’est fait homme ne nous a-t-il légué 
que sa Parole au point de ne plus valoriser autre 
chose que le Verbe plutôt que la chair, le vide 
plutôt que l’image ? C

À propos de l’auteur
Spécialiste d’archéologie chrétienne, catho-
lique attaché depuis longtemps à l’image 
et à son contexte spirituel, Pierre Téqui est 
diplômé de l’Ecole du Louvre et y a ensei-
gné la sculpture médiévale. Il travaille depuis 
huit ans dans le monde des musées. Après le 
Louvre-Lens, il est désormais à la Maison de 
Chateaubriand où il s’occupe de la conser-
vation des archives et de la bibliothèque du 
célèbre écrivain.

« Le regard qui est porté 
sur l’image sacré doit ain-
si être un regard intérieur, 
qui ne peut être qu’un re-
gard de contemplation. »

Rappelons qu’originellement, l’Orient et l’Oc-
cident chrétiens étaient théologiquement unis 
dans leur conception de l’art. La véritable rup-
ture se produisit avec le tournant gothique opé-
ré par l’Occident au XIIIe siècle. Ce ne furent 
plus la transfiguration et la résurrection qui se 
trouvaient au cœur de l’art sacré, mais la pas-
sion et la crucifixion. Une conception doloriste 
du christianisme se substitua à une conception 
lumineuse ; de l’art roman on passa à l’art go-
thique. Parmi les causes de ce changement, Be-
noît XVI cite Evdokimov qui considère que la 
conversion de l’Église à l’aristotélisme au détri-
ment du platonisme joua un rôle fondamental. 
En refusant la doctrine des idées, l’aristotélisme 
signa une profonde crise du symbolisme. Cet 
antique «  platonisme réformé par l ’Incarnation, 
écrit Benoît XVI, disparaît pour une bonne part 
dès le XIIIe siècle en Occident, de telle manière que 
l ’art de l ’image cherche avant tout à représenter les 
évènements eux-même. L’histoire du salut est per-



24 25Esprit de la liturgie 2021 — n°2

çue moins comme sacrement que comme une his-
toire qui s’est déroulée dans le temps. » 

Ce détour historique nous est paru nécessaire : 
la crise du sacré que traverse l’Occident n’est pas 
une nouveauté, mais tire ses racines dans la crise 
du symbolisme qui court depuis de nombreux 
siècles, même s’il est certain que notre moderni-
té a franchi un pas supplémentaire dans sa totale 
incompréhension du symbole et du sacré. Ainsi 
nous ne vivons plus seulement une crise de l’art 
sacré mais une crise de l’art en général qui se re-
flète dans le matérialisme. Il est devenu difficile 
pour l’homme de voir au-delà des choses maté-
rielles, de s’élever au-delà des images et des sens 
afin de dépasser la matière pour élever les sens 
vers l’esprit. Benoît XVI parle de cette tendance 
comme d’un « aveuglement de l’esprit ». 

Les dérives de la musique d’église
Un certain nombre de dérives musicales, signes 
d’une profonde incompréhension de la nature 
de la musique sacrée, jonchent nos liturgies. Si 
l’accent peut être mis sur les célébrations de la 
forma ordinaria du rite romain, la forme extraor-
dinaire, à son niveau, n’est pas non plus épar-
gnée. Nous pouvons ainsi nommer deux dérives 
qui jalonnent aujourd’hui la liturgie romaine. La 
première est la recherche de l’esthétisme en soi 
et de la grandiloquence ; ce registre appartient 
principalement aux célébrations dans la forme 
extraordinaire du rite. La seconde concerne la 
recherche de l’efficacité pastorale comme but en 
soi ; cette dérive appartient principalement aux 
célébrations dans la forme ordinaire. 

Le premier écueil concerne donc la recherche 
de l’esthétisme comme fin en soi, qui découle 
d’une mauvaise compréhension de la nature de 
l’art et de la liturgie. Faire de la recherche esthé-
tique une fin en soi, c’est-à-dire ne rechercher 
le beau que pour le beau revient à accorder une 
mauvaise place à ce dernier, une place erronée au 
sein du cosmos.

L’art bien compris ne peut être son propre but 
et une fin en soi. Benoît XVI nous rappelle que 
cette philosophie de l’art pour l’art « nie ce qui 
détermine l ’homme comme créature et voudrait 
l ’élever au rang de seul créateur. » Cette concep-
tion est donc une absence de vérité puisque cela 
contredit la propre essence de l’homme : celui-ci 
est une créature avant d’être un créateur ; il re-
çoit avant de donner. Cette critique est partie 
prenante de la critique du subjectivisme dans 
l’art : l’art et le beau se reçoivent avant de se 
créer. Ce subjectivisme à la racine de la moder-

Irae  » du Requiem de Verdi, qui verse dans un 
registre horrorifique fort éloigné de l’esprit de 
la musique liturgique. Le risque de ces mu-
siques religieuses dix-neuvièmistes fut de perdre 
l’orientation intérieure et cosmique que doit 
avoir toute musique sacrée. Si la musique sa-
crée baroque était certes à de nombreux égards 
grandiose et fastueuse, elle arrivait toutefois à 
retranscrire la splendeur de Dieu sans s’éloigner 
de la nécessaire orientation intérieure. Le dan-
ger de la passion qui s’en dégageait était parfois 
sur une ligne de crête, que le XIXe siècle a allè-
grement franchi. 

Une « prostitution avec l’incul-
ture »
Enfin, le deuxième écueil particulièrement pré-
gnant dans les liturgies actuelles concerne le 
« pragmatisme pastoral qui se suffit à lui-même » 
selon les mots de Benoît XVI. La musique litur-
gique est profondément incompatible avec une 
recherche de l’efficacité pastorale qui ne viserait 

que le succès, à travers l’adhésion des fidèles 
ou même la conversion de futurs fidèles. Cette 
question se fait aujourd’hui surtout ressentir au-
tour de la problématique de la musique pop, ce 
qu’on appelle par exemple la pop louange ou le 
rock chrétien. Nous employons volontairement 
le vocable, certes caricatural, de musique pop et 
non pas de musique populaire. La musique pop 
qui s’est développée en Occident depuis ces cin-
quante dernières années est précisément à re-
bours de l’esprit qui animait la véritable musique 
populaire, sur deux points fondamentaux : la 
communauté qui la porte et l’esprit qui l’anime. 
Au sens originel, la musique populaire est avant 
tout l’expression d’une communauté culturelle, 
travaillée par un habitus culturel commun : une 
langue, une histoire, une manière de vivre, des 
traditions. À l’origine, la musique populaire fait 
essentiellement l’objet d’une transmission orale 
avant d’être éventuellement écrite. Les membres 
de la communauté connaissent le chant sans 
forcément savoir d’où ce chant tire son origine. 
Enfin, la musique populaire ne fait pas l’objet 
d’un dépassement historique rapide et immé-

À propos de l’auteur

Clément Ménard est doctorant en science 
politique à l’Université du Luxembourg et 
chargé d’enseignements à l’Université Ca-
tholique de l’Ouest. Ses recherchent portent 
sur la théologie politique contemporaine in-
carnée notamment par le mouvement de la 
Radical Orthodoxy. Il collabore également à la 
revue en ligne PHILITT, revue de philoso-
phie et de littérature.

« Aucun art sacré ne peut surgir 
de manière isolée et subjective. 
L’art sacré présuppose que l’on 
est formé à l’intérieur de l’Église 
et formé au nous de l’Église. »

nité a conduit à des conceptions erronées de la 
nature humaine : de l’individualisme libéral aux 
philosophies existentialistes, l’homme est pensé 
comme un individu autonome, autoréférencé, 
autoconstructeur. Pourtant, nous autre chrétiens 
savons que l’homme ne se construit qu’avec 
Dieu, l’homme ne reçoit que de Dieu. Il en est 
de même pour l’art authentique et la musique 
sacrée, qui ne peuvent se concevoir que dans une 
relation d’obéissance à Dieu, à son Église et aux 
lois du cosmos qu’il nous transmet. Benoît XVI 
écrit ainsi : «  Aucun art sacré ne peut surgir de 
manière isolée et subjective. L’art sacré présuppose 
que l ’on est formé à l ’intérieur de l ’Église et formé 
au nous de l ’Église. » Le beau n’est donc jamais 
l’œuvre de l’homme seul : il est l’œuvre de Dieu 
à laquelle nous collaborons.

Le XIXe siècle a ainsi vu se développer des mu-
siques religieuses empreintes d’un style opé-
ratique et grandiloquent. Songeons au «  Dies 



26 27Esprit de la liturgie 2021 — n°2

diat : au contraire, elle tire sa force de la mé-
moire collective qui la porte. 

À rebours de la tradition de la musique popu-
laire, la pop actuelle appartient au registre de la 
société de masse et de la société de consomma-
tion, ces dernières s’inscrivant dans un registre de 
production de masse ne recherchant que le suc-
cès et le profit. C’est donc une musique standar-
disée, fabriquée industriellement et rapidement 
périssable. La musique pop est ainsi au cœur de 
la « dictature de l’argent » dénoncée par Benoît 
XVI et s’éloigne considérablement de l’esprit de 
la musique populaire, qui témoigne avant tout 
d’un enracinement et donc d’une forme vie spi-
rituelle. Notre pape émérite a des mots très durs 
vis-à-vis de cette tendance musicale qui tend à 
s’importer à l’intérieur de nos églises : « Est-ce 
donc un succès pastoral quand nous pouvons nous 
raccrocher au train de la culture de masse et devenir 
ainsi complice de sa mainmise sur l ’être humain ? 
[…] La banalisation de la foi n’est pas sa nouvelle 
inculturation mais la négation de sa culture et et 
une prostitution avec l ’inculture. » 

Mais le danger de la transposition de la musique 
pop en musique sacrée ne tient pas seulement à 
son origine industrielle et à son statut d’objet de 
consommation. Le danger vient principalement 
de la forme artistique qu’elle décide d’emprun-
ter pour se faire accepter autant que possible par 
les masses — et donc être rentable. Le propre 
de cette musique est de procurer aux individus 
une « prétendue libération de soi » à travers 
l’expérience de l’agitation des sens par le bruit 
et la masse. Benoît XVI écrit joliment que « la 
musique de la sobre ivresse de l ’Esprit Saint semble 
n’avoir que peu de chances ici, quand le moi est tenu 
prisonnier, que l ’esprit est enchaîné […]. » Car au 
fond, l’extase des sens ne conduit pas à la vie de 
l’esprit mais cherche au contraire à engloutir 
l’esprit dans les sens. Ce n’est pas une musique 
qui purifie mais qui étourdit l’être. 

Terminons par un bref état des lieux de la crise 
de la musique sacrée que nous traversons. En 
premier lieu, la musique sacrée est traversée 
par une profonde perte du sens de son identité 
culturelle, causée notamment par la globalisa-
tion de la culture. Nous voyons que la musique 

« L’extase des sens ne conduit 
pas à la vie de l’esprit mais 
cherche au contraire à en-
gloutir l’esprit dans les sens. Ce 
n’est pas une musique qui pu-
rifie mais qui étourdit l’être.  »

sacrée est devenue élitiste. Seuls des spécialistes 
initiés peuvent pénétrer ce cercle privilégié. Cet 
élitisme a rendu particulièrement difficile le ca-
ractère accessible et populaire de la musique sa-
crée. A l’inverse de cette tendance, la musique 
populaire s’est détachée du peuple pour devenir 
un objet de consommation, un phénomène de 
masse, « fabriqué de manière industrielle et qui, 
en fin de compte, mérite le qualificatif de culte de la 
banalité » assène Benoît XVI. Tous ces éléments 
témoignent d’une profonde crise de la culture, et 

donc de la musique sacrée et de la liturgie en gé-
néral. Comme souvent, les éléments de réponses 
se trouvent dans un renouveau de l’intériorité et 
de l’authentique vie spirituelle et dans une redé-
couverte de l’essence de la liturgie.

Concluons par ces éclairantes recommandations 
du pape-théologien : « Dans l’univers occiden-
tal pourtant le terme de sous-culture ne devrait 
pas nous effrayer. Dans la crise de la culture que 
nous traversons peut tout à fait surgir, à partir 
de petits îlots d’intérêt spirituel, un nouveau be-
soin de purification et d’unification culturelles. 
Là où, dans des communautés vivantes, la foi a 
pris un nouveau départ, on voit déjà comment la 
culture chrétienne repart, comment l’expérience 
communautaire inspire et ouvre des pistes que 
nous ne pouvions pas deviner auparavant. » 
Peut-être le pari du renouveau communautaire 
est-il une solution ? C

Dossier art et liturgie

 Le mot de la fin

Bernard Frossard

Depuis quelques années, nous dé-
couvrons avec enthousiasme un 
renouveau de la musique litur-
gique, où les formes anciennes 
sont utilisées comme fondation 

et comme point d’ancrage de nouvelles formes 
mélodiques. Il y a d’ailleurs un regain d’intérêt 
pour le grégorien lui-même dans la jeunesse 
actuelle, comme l’ont démontré les Rencontres 
Grégoriennes qui ont eu lieu à Paray-le-Mo-
nial en octobre dernier ou encore l’événement 
Ecclesia Cantic. Malheureusement ce regain 
d’intérêt pour l’ars antiqua n’a pas trouvé d’écho 
dans le domaine pictural ou architectural, à de 
rares exceptions, comme le travail d’Augustin 
Frison-Roche (p.ex. Le secret de l ’Apocalypse).

 Il semble pourtant fondamental que tous les do-
maines de l’art sacré connaissent un renouveau : 
il s’agit de réveiller nos sens, trop longtemps en-
dormis par soixante années de vacuité artistique. 
Il nous faut retrouver ou ériger des structures 
qui dans notre société moderne puissent nous 
porter à la contemplation, sans quoi un renou-
veau liturgique qui ne serait que dans les cœurs 
ne pourrait s’incarner.  

Que devons-nous donc faire de tout cela? “Sei-
gneur, vers qui donc irions-nous” aurait-on en-
vie d’exprimer comme supplique. Les initiatives 
vers une revalorisation du sacré sont abondantes 
mais elles sont limitées, non pas tant par la vo-
lonté et le manque de moyens de ceux qui les 
portent que par le manque de soutien de la 
hiérarchie dont l’attitude varie entre une bien-
veillance passive et le rejet total. Dans les deux 
cas, le soutien de l’épiscopat est on ne peut plus 
lacunaire.

Que pouvons-nous donc faire ? Eh bien, je crois 
que la réponse est : rien, nous ne pouvons rien 
faire quant à l’attitude de nos pasteurs (on peut 

toujours prier !) mais nous devons devenir une 
minorité créative extrêmement agissante et flo-
rissante comme le suggère Benoît XVI dans son 
vol vers Prague : 

« Je dirais que normalement ce sont les minorités 
créatives qui déterminent l ’avenir, et en ce sens 
l ’Église catholique doit se sentir comme une mino-
rité créative qui possède un héritage de valeurs qui 
ne sont pas les choses du passé, mais qui sont une 
réalité très vivante et actuelle. » 

(voyage apostolique, 26 septembre 2009)

Devenir une minorité créative exige de nous 
plusieurs choses : un désir de se mettre au service 
de l’Église, là où nous le pouvons, un désir de se 
former, un désir de faire l’intention de l’Église, 
c’est à dire mettre en pratique ce que demande 
l’Église en matière d’art, de liturgie, de trans-
mission de la Foi. Il faut dire que la réflexion 
dans ces domaines est plus ou moins stagnante 
selon les pays et que l’implication de jeunes laïcs 
et de jeunes clercs bien formés permettrait de 
les revitaliser. 

Il nous est donc non seulement possible mais ô 
combien nécessaire de créer des îlots de beau-
té et de spiritualité, des points névralgiques où 
convergent les forces vives des fidèles et d’où 
surgira l’action missionnaire portée par l’Esprit 
Saint comme nous y appelle sans cesse le pape 
François. C’est donc en deux étapes que notre 
travail doit se faire, le premier pas : un retour à 
la contemplation ; et le deuxième, l’action mis-
sionnaire tirant sa source du premier : Contem-
plata aliis tradere, communiquer aux autres le 
fruit de ce que l’on a contemplé, comme disent 
nos amis dominicains.

Au boulot !
Bernard Frossard

Président d’Esprit de la Liturgie



28 29Esprit de la liturgie 2021 — n°2

 Chant grégorien

Romanité et bonitas formarum
Matthias Bry

Je souhaiterais examiner ici le rapport qui 
existe dans le chant grégorien entre texte, 
musique et rite. Je prendrai d’abord grand 
soin de définir deux réalités éminemment 
polysémiques : le chant grégorien et le 

rite romain ; il me semble que cette définition 
est un exercice fondamental pour saisir le lien 
entre romanité rituelle et chant grégorien. Le 
lecteur que ces considérations ennuient pourra 
se reporter directement au paragraphe “Chant 
et rite” page 33. Ensuite, je tenterai de dépasser 
l’affirmation (au demeurant tout à fait vraie) se-
lon laquelle le chant grégorien est suprêmement 
au service de son texte, pour montrer comment 
il dit plus que son texte, en éclairant le rapport 
entre ce dernier et l’action rituelle particulière 
qui lui est attachée.

Qu’est-ce que le chant grégorien ?

Le terme admet de multiples définitions ; je vais 
en donner trois, qui recouvrent trois réalités très 
différentes ; et c’est à partir de la troisième que 
je vais opérer dans la suite, quoique les deux 
premières aient leur valeur propre dans leur do-
maine propre.

Le chant grégorien des historiens

Pour un historien, le chant grégorien est le ré-
pertoire musical formé pendant le siècle qui pré-
céda la réforme carolingienne (donc entre 700 
et 800), par importation en Francie (le royaume 
mérovingien, puis carolingien, couvrant l’ouest 
de l’Allemagne, le Bénélux et la moitié nord de 
la France) du chant qu’on appelle aujourd’hui 
vieux-romain, qui comme son nom l’indique 

était le chant employé à Rome avant d’y être 
supplanté par le chant grégorien, importation 
décidée par les souverains Francs et réalisée par 
de nombreux échanges de chantres entre la cour 
papale et la cour royale franque durant le 8e 
siècle. 
Au sobre et solennel chant vieux-romain, les 
chantres francs ajoutèrent de nombreuses or-
nementations, reflétant le goût des barbares du 
nord pour une certaine exubérance - exubérance 
qui nous semble aujourd’hui très relative !
Ce chant, plus proprement appelé romano-franc, 
fut appelé grégorien sous Charlemagne par ré-
férence à la réforme de saint Grégoire le Grand 
(mort en 604), non pour exagérer son antiquité, 
mais parce qu’il se voulait un simple développe-
ment du chant romain que Grégoire le Grand 
avait stabilisé en créant la Schola cantorum de 
Rome.

Le chant grégorien des historiens est donc dé-
fini par les manuscrits du 9e-10e siècles, les pre-
miers sur lesquels figure la notation musicale en 
plus du texte, ce qui en exclut, d’une part, les 
compositions postérieures, et d’autre part, les 
parties chantées de la liturgie qui sont pas issues 
de cette assimilation par la culture franque de 
l’art musical romain ; ce dont nous donnerons 
quelques exemples plus loin.

Le chant grégorien des musicologues

Pour un musicologue ou un musicien versé dans 
ces matières, le chant grégorien est un chant :
— monodique, c’est-à-dire à une seule voix ;
— a capella, c’est-à-dire sans accompagnement 
d’instruments ;
— employant l’échelle diatonique, c’est à dire les 

Studia



30 31Esprit de la liturgie 2021 — n°2

tons et les demi-tons tels qu’on les connaît dans 
la musique occidentale jusqu’à nos jours ;
— modal, c’est-à-dire que chaque pièce emploie 
les notes de la gamme naturelle en les organi-
sant autour d’une ou deux teneurs ou cordes, des 
notes sur lesquelles la mélodie se pose réguliè-
rement et autour desquelles elle se développe ;
— relativement orné, et faisant usage de figures 
mélodiques, ou cadences, nombreuses mais bien 
identifiées ; ceci le différencie du plain-chant 
des 17e et 18e siècles, beaucoup plus simple dans 
son expression.
Cette définition recouvre donc les compositions 
ajoutées au répertoire liturgique après cette pre-
mière moitié du moyen-âge qui définit le chant 
grégorien des historiens, pour autant que ces 
compositions dites néo-grégoriennes respectent 
le caractère musical propre du chant grégorien, 
tel qu’on l’a défini ci-dessus, ce qui est le cas de 
la plupart d’entre elles. 

Le chant grégorien du Concile Vatican II

D’après la constitution Sacrosanctum Concilium 
(1963) du deuxième concile du Vatican, le chant 
grégorien est le chant propre de la liturgie ro-
maine.
Cette phrase est la plupart du temps consi-
dérée comme étant l’attribution d’un titre ou 
d’une distinction (“chant propre de la liturgie 
romaine”) à une réalité préexistante (le chant 
grégorien - reste à savoir lequel : celui des mu-
sicologues ou celui des historiens, ou un autre 
encore).
On devrait plutôt comprendre cette phrase 
comme une définition. Qu’est-ce que le chant 
grégorien ? C’est ce qu’on chante dans la liturgie 
romaine. Mais que chante-t-on dans la litur-
gie romaine ? Au moment où le Concile donne 
cette définition, ce qu’on chante dans la liturgie 
romaine est défini par ses livres officiels : l’An-
tiphonale Romanum de 1912, pour l’office divin 
(sauf Matines), le Graduale Romanum de 1908, 
révisé en 1961, pour les chants de la Messe (sauf 
les parties du prêtre), le Missale Romanum de 
1962 (pour les parties du prêtre à la Messe).
Et que contiennent ces livres ?
— Le chant grégorien des historiens, c’est-à-
dire toutes les pièces du chant romano-franc du 
9e siècle, plus ou moins bien restituées, pour em-

ployer le terme consacré, à partir des manuscrits 
anciens, à l’exception notable des répons de Ma-
tines, joyaux de la musique liturgique médiévale, 
que le rite romain n’a toujours pas officiellement 
restaurés (encore que quelque progrès ait été fait 
en ce sens après la réforme liturgique) ;
— le chant grégorien des musicologues, c’est-à-
dire, en plus des pièces précédentes, des pièces 
plus récentes, allant du XIIe au XXe siècle, fi-
dèles aux caractéristiques musicales du chant 
grégorien ;
— une grande variété de tons communs qui 
constituent une partie incontournable de ces 
livres, mais qui ne sont pas capturés par les défi-
nitions précédentes. Ce sont les tons sur lesquels 
on chante les psaumes de l’office (rappelons 
que chaque office comporte entre trois et neuf 
psaumes), les psaumes de la messe (en 1963, il y 
en a deux : un à l’entrée et un à la communion ; 
le premier est aujourd’hui le plus souvent réduit 
à son antienne et un verset, le second est réduit 
à son antienne) ; il s’agit encore des tons sur 
lesquels le prêtre chante Dominus vobiscum et 
l’assemblée répond Et cum spiritu tuo, des tons 
sur lesquels on chante les lectures de la messe et 
de l’office, des tons sur lesquels le prêtre chante 
la préface de la Messe, le Pater noster, et ainsi 
de suite ;
— des directives sur la manière de chanter, qui 
sont inséparables des partitions elles-mêmes, 
qui constituent des indications d’interprétation 
au même titre que celles figurant sur la portée 
de nos partitions modernes. En particulier, cer-
taines parties doivent se chanter recto tono, est-il 
précisé, c’est-à-dire continûment sur une seule 
note, ou bien voce recta et depressa, c’est-à-dire 
recto tono sur une note très grave.

Suis-je en train d’affirmer que de débiter une 
phrase ou un texte entier sur une seule note, 
ce serait du chant grégorien ? Oui, sans hésita-
tion, puisqu’il s’agit de chant et que cela a lieu 
au sein de la liturgie romaine. Du recto tono aux 
Alléluias les plus ornés, du ton dit de la Pro-
phétie servant pour chanter les lectures vétéro-
testamentaires des Quatre-Temps et des Vigiles, 
aux hymnes des heures de l’office, voilà tout ce 
qu’embrassaient dans leur esprit les Pères conci-
liaires quand, en 1963, ils liaient indissoluble-
ment le chant grégorien et la liturgie romaine. 

Mais quelle liturgie romaine ?

Qu’est-ce que le rite romain ?
Je vais également donner trois définitions de ce 
terme ; mais contrairement aux trois définitions 
du grégorien, qui sont toutes trois vraies (encore 
que seule la troisième me semble permettre d’ex-
primer correctement la place du chant grégorien 
dans la liturgie), les deux premières définitions 
que je vais donner sont fausses, ou au moins as-
sez incomplètes pour qu’il faille les rejeter.

Le rite romain des archéologues

L’univers de la liturgie est plein de nostalgiques. 
Ce n’est pas un mal en soi ; il me semble que 
tout historien fantasme son propre Âge d’Or, et 
sait bien, même inconsciemment, quelle date il 
choisirait s’il lui était offert de voyager dans le 
temps. Nous prétendons tous être tournés vers 
l’avenir, et ultimement vers la Parousie ; et nous 
essayons sincèrement de l’être, du moins la plu-
part d’entre nous. Mais nous avons tous notre 
époque fétiche - et notre lieu fétiche, car le rite 
romain n’a été unifié géographiquement que très 
récemment.
Certains cèdent à cette tentation et, plus ou 
moins consciemment, appellent “rite romain” la 
liturgie telle qu’elle était pratiquée à leur point 
favori du temps et de l’espace. L’auteur de ces 
lignes rêve la nuit — la nuit, mais pas le jour, 
c’est à dire involontairement — de vivre la litur-
gie des cathédrales de Metz, Aix-la-Chapelle et 
Laon autour de 820. Cette forme particulière de 
perversion est assez rare ; il existe trois princi-
paux clubs d’archéologues aux perversions plus 
répandues.
—  Les fixistes, qui déterminent subjectivement 
une date à partir de laquelle un modernisme 
fantasmé à commencé de s’introduire dans la 
liturgie ; pour la majorité, c’est 1962 ; c’est la 
popularité des livres de 1962 qui a poussé Be-
noît XVI à reconnaître ceux-ci comme forme 
extraordinaire du rite romain dans Summorum 
Pontificum Cura en 2007. Certains arguent que 
l’action de Mgr. Annibale Bugnini, le principal 
auteur de la réforme de 1969-1975, a commen-
cé avec la réforme de la semaine sainte de 1955, 
et donnent 1954 comme la date indépassable 
de la liturgie romaine. D’autres enfin, plus rares, 

considèrent que saint Pie X, qui, dans Divino 
Afflatu (1911), a énormément raccourci l’office 
en supprimant les répétitions de psaumes dans 
le psautier hebdomadaire, s’est écarté de la dis-
position immémoriale du psautier romain en 
faisant, avant la lettre, œuvre de pastoralisme, et 
s’en tiennent à l’état de la liturgie en 1910.
— Les vieux-jeunes, qui vont tranquillement 
sur leur soixante-dix ans en se morfondant de 
ce que le grand élan des années post-conciliaires 
semble s’essouffler avec le retour de quelques 
soutanes, d’un petit peu de latin, mais surtout 
d’une jeunesse désireuse de sacré et peu alléchée 
par l’idée de rendre à la Majesté divine le culte 
qu’elle mérite en chantant des paroles dignes 
d’une mauvaise Internationale sur une musique 
digne d’un mauvais Patrick Sébastien, et taxant 
cette jeunesse de rigidité, nouveau péché mortel 
à la mode.
— Enfin, les archéologues que visait spécifi-
quement Pie XII dans Mediator Dei (1947) — 
encore que sa condamnation puisse fort bien 
s’appliquer rétroactivement aux deux premières 
catégories —, c’est-à-dire ceux qui visent, ou 
prétendent viser, un retour à la liturgie aposto-
lique et paléo-chrétienne (certains acceptent de 
considérer également la liturgie basilicale des 4e 
et 5e siècles, encore qu’ils choisissent soigneu-
sement ce qu’ils en retiennent, surtout pas, par 
exemple, l’orientation). Non contents de nier la 
possibilité que l’Esprit Saint puisse conduire 
l’Église au cours de l’histoire dans ses défini-
tions liturgiques, ils sont forcés de compenser 
par leurs propres inventions l’absence presque 
totale de certitudes sur le contenu de la liturgie 
des premiers siècles (la somme des faits certains, 
ou même seulement très probables, à propos de 
la liturgie avant le 6e siècle, tiendrait aisément 
sur le recto d’une feuille A5).
Ce n’est pas sans un certain malaise qu’il faut 
admettre que ce troisième club d’archéologues 
a eu une influence déterminante sur la réforme 
liturgique des années 1970.

Il n’est pas nécessaire de s’étendre beaucoup sur 
la vacuité de ces définitions, entièrement subjec-
tives et arbitraires, nourries surtout par l’imagi-
nation et le fantasme.



32 33Esprit de la liturgie 2021 — n°2

Le rite romain de Traditionis Custodes

J’appelle, un peu plaisamment, “rite romain de 
Traditionis Custodes”, le rite qui, à une date don-
née de l’histoire, est celui pratiqué à Rome par 
la curie pontificale.
Ce rite romain-là a toujours été assez dépouillé, 
comparativement aux liturgies qui se déploient 
dans les cathédrales de l’Europe occidentale, 
d’Aix-la-Chapelle à Lyon, de Narbonne à Sa-
lisbury. Il est codifié par le peu recommandable 
pape Nicolas III en 1277, et étendu en 1570 
par saint Pie V à tous les diocèses latins dont 
le rite propre datait de moins de 200 ans. Il est 
régulièrement modifié de manière unilatérale 
par l’arbitraire pontifical, ce qui va alimenter les 
tensions entre Rome et les Églises particulières 
des différents pays européens (surtout la France) 
jusqu’à la fin du 19e siècle.
Enfin, ce rite se transforma en profondeur lors-
qu’il fut presque entièrement réécrit en 1970, et 
traduit ; son ars celebrandi ne cessera jamais de 
dépendre fortement du pontife régnant, avant 
comme après la réforme ; mouvement de balan-
cier finalement assez traditionnel.
Il est à noter que dans cette définition, le rite ro-
main est aujourd’hui célébré presque exclusive-
ment en italien et en anglais, sauf pour certaines 
parties qui sont encore chantées en latin et en 
grégorien.

En somme, le rite romain de Traditionis Custo-
des, c’est ce que le pontife régnant a décrété, 
indépendamment de tout souci de continuité 
historique.

Le rite romain du Concile Vatican II

En écrivant que le chant grégorien est le chant 
propre de la liturgie romaine, les Pères conci-
liaires ne pouvaient certainement pas avoir une 
posture archéologique : en effet, affirmer que le 
chant grégorien est le chant propre d’un objet 
passé et figé est peut-être vrai, mais ce n’est sûre-
ment pas intéressant ; cela reviendrait à énoncer 
un fait historique (en tel lieu, à telle époque, on 
chantait du chant grégorien) sans qu’il ne puisse 
y avoir aucune conséquence pratique hic et nunc.
Les Pères conciliaires ne pensaient sûrement pas 
non plus à la seule liturgie de la curie papale. 

D’une part, venant de diocèses des quatre coins 
du monde, ils la connaissaient assez peu ; d’autre 
part, la liturgie curiale étant soumise à un cer-
tain arbitraire pontifical, toute vérité qu’on dit 
sur elle ne peut être que de faible portée : elle 
tient dans le temps jusqu’à la prochaine réfor-
mette, et elle tient dans l’espace dans les limites 
du diocèse de Rome.
Il faut donc prendre l’hypothèse que les Pères 
conciliaires ont voulu, en liant chant grégorien 
et rite romain, poser une affirmation qui était 
vraie avant eux et resterait vraie après eux, et qui 
était vraie pour toutes ces parties de l’Église la-
tine qui n’ont pas d’autre rite propre que celui de 
Rome, quelles que soient les adaptations locales 
qu’on y avait ménagées dans le passé et qu’on 
continuerait d’y ménager dans l’avenir.
Qu’est-ce donc que le rite romain ? C’est la col-
lection, ou, mieux, la récapitulation (les impri-
meurs parleraient d’image composite, et les ma-
thématiciens, d’intégrale), de toutes les liturgies 
célébrées dans l’histoire de l’Occident chrétien, 
du moment qu’elles étaient célébrées en réfé-
rence à ce qui se faisait ou s’était fait à Rome, 
sans forcément en chercher une imitation par-
faite.
Cette définition est bien belle, pourra-t-on ré-
torquer, mais elle est absolument inutilisable ; 
j’en conviens. Cependant, employer cette défi-
nition permet de dégager quelques constantes, 
quelques caractéristiques du rite romain, non 
pas universelles sans exception, mais dont les ex-
ceptions sont marginales, et qu’un œil honnête 
reconnaît comme centrales dans cette immense 
collection de liturgies particulières de toutes les 
époques.
On peut citer, pêle-mêle, la structure de l’année 
liturgique, la structure de la Messe, les huit of-
fices quotidiens, la majorité des oraisons, chants 
et lectures du cycle des dimanches (les oraisons 
et les lectures ont été entièrement changées dans 
l’usage réformé après 1970, mais pas les chants, 
qui subsistent dans le Graduel de 1974), et sur-
tout une manière de prononcer les prières du 
prêtre comme de l’assemblée, qui n’est jamais la 
voix parlée, mais toujours soit la voix basse, soit 
le chant, un chant monodique, a capella, modal, 
orné, autrement dit, mouvant et mutant avec 
plus ou moins de succès à travers les époques, le 
chant grégorien.

Chant et rite

Nous voici arrivés, après un développement sé-
mantique dont le lecteur qui l’a enduré jusqu’au 
bout me pardonnera la longueur, à la conclusion 
de cette première partie : le chant grégorien est 
le support de la parole dans la liturgie de l’Oc-
cident chrétien, de son évangélisation primitive 
à nos jours. Il est le vecteur de tous les textes 
qui ne sont pas récités à voix basse, qu’ils soient 
chantés recto tono, ou de manière syllabique ou 
psalmodique, ou au contraire d’une manière si 
ornée que de longues secondes en séparent les 
mots. Cette définition, bien sûr, admet des ex-
ceptions : il y a bien une poignée de textes lus 
lors de la célébration des sacrements autres que 
l’Eucharistie ; et dans cette petite fraction de 
seconde que sont les soixante-dix dernières an-
nées au regard de l’histoire de l’Église, la majo-
rité des textes liturgiques a été lue à voix haute 
plutôt que chantée ; il y a bien eu des époques 
où le chant ne pouvait, d’un point de vue mu-
sical, revendiquer qu’une parenté très lointaine, 
voire inexistante, avec le chant grégorien : c’est le 
cas de notre époque, et ce fut aussi le cas d’une 
partie de l’époque moderne et industrielle ; il y 
a bien certains lieux dans l’Occident chrétien 
où le chant liturgique n’a jamais eu les carac-
téristiques musicales du grégorien : c’est surtout 
le cas du chant mozarabe, car les chants am-
brosien, dominicain, coutançais, clunisien, ne 
se différencient qu’à peine, musicalement, du 
chant grégorien romain. Mais ces exceptions 
ont toutes un caractère périphérique : soit géo-
graphiquement (l’Espagne mozarabe, c’est loin), 
soit chronologiquement (la déclamation parlée 
des lectures, c’est récent), soit musicalement (le 
plain-chant, c’est une dégénérescence du grégo-
rien qu’un énergique sursaut impulsé par Dom 
Guéranger a eu tôt fait de restaurer).

Nos définitions bien choisies des deux termes 
de la phrase de Sacrosanctum Concilium nous 
permettent donc d’exprimer une fois de plus 
l’articulation fondamentale entre le rite romain 
et le chant grégorien : le second est la voix natu-
relle du premier, le support de sa parole.

Diversité du rite, 
diversité des formes

La bonitas formarum

À l’époque contemporaine, c’est le motu proprio 
Tra le sollecitudini (moins connu sous son titre 
latin Inter plurimas pastoralis officii sollicitudines) 
du saint pape Pie X, publié en 1903, qui définit 
les bases théoriques de la musique liturgique, 
pour la première fois depuis le concile de Trente 
(et dans la continuité de ce dernier). Trois cri-
tères y sont donnés : la sanctitas, l’universalitas, 
et la bonitas formarum. Pie X développe ces trois 
critères : la sanctitas impose qu’on ne devrait pas 
pouvoir confondre une pièce de musique litur-
gique avec une pièce de musique profane, ni 
par son texte, ni par sa composition ; l’univer-
salitas n’est pas l’uniformité géographique abso-
lue, mais permet d’exprimer le génie musical de 
chaque culture seulement dans la mesure où il 
se conforme au caractère objectif du culte divin ; 
mais c’est la bonitas formarum qui nous intéresse 
aujourd’hui. Pie X développe peu cet aspect, si 
ce n’est pour préciser que cette beauté doit élever 
l’âme et non seulement consister en un exercice 
esthétique sans but supérieur à lui-même.
Le pape poursuit son propos en expliquant que 
le chant grégorien possède au degré ultime ces 
trois qualités.
Le texte latin (et l’original italien, bontà delle 
forme) seraient mieux traduits en parlant de 
l’excellence des formes. Pourquoi ce pluriel à 
formes ? Parce que le chant grégorien, tel qu’on 
l’a défini au-dessus, possède de toute évidence 
une très grande variété de formes, allant du 
recto tono aux interminables mélismes des al-
léluias ; la diversité des actions rituelles au sein 
du rite romain entraîne une diversité de formes 
musicales pour le chant liturgique, et chacune 
de ces formes doit être excellente, c’est à dire 
portée à son plus haut degré de perfection tech-
nique. Dans son chirographe pour le centenaire 
de Tra le sollecitudini, le saint pape Jean-Paul II 
va plus loin, en enseignant que “la musique li-
turgique doit répondre à certaines conditions 
spécifiques : l’adhésion totale aux textes qu’elle 
présente, l’harmonie avec le temps et le moment 
liturgique auquel elle est destinée, la juste cor-



34 35Esprit de la liturgie 2021 — n°2

respondance avec les gestes proposés par le rite. 
Les divers moments liturgiques exigent en ef-
fet une expression musicale qui leur soit propre, 
visant à chaque fois à faire apparaître la nature 
propre d’un rite déterminé”. Nous allons voir 
pourquoi le chant grégorien correspond à ces 
conditions de manière insurpassable.

Contexte scripturaire et rituel

Considérons deux emplois liturgiques de ce ver-
set du psaume 50 : 

Aspérges me, Dómine, hyssópo, et mundábor : lavá-
bis me, et super nivem dealbábor.
Asperge-moi, Seigneur, avec l’hysope, et je serai 
pur ; lave-moi et je serai plus blanc que neige.

On trouve ce verset chanté avec le reste du 
psaume 50 (le fameux Miserere, psaume péni-
tentiel par excellence) à l’office des Ténèbres 
du vendredi saint, sur le ton 7c commandé par 
l’antienne Proprio Filio suo (ci-dessous, premier 
extrait).

On le chante également pendant l’aspersion à la 
grand-messe dominicale (ci-dessous, deuxième 
extrait).

Comparons ces deux partitions. Elles ont en 
commun le mode 7 (transposé), dont l’antienne 
de l’aspersion dominicale exhibe toutes les ca-
ractéristiques : repos intermédiaire sur le ré (fi-
nales du segment Asperges me, du segment Do-
mine et du segment lavabis me) ; forte présence 
mélodique du do parmi les notes de passage ; 

finales des deux stiques sur le sol inférieur. 
Le mode 7 n’est généralement pas consi-
déré comme un mode triste, ou péniten-
tiel (ce sont plutôt les modes 2 et 6), il 
exprime une certaine confiance ; Guido 
d’Arezzo le qualifie d’angélique, et Adam 
de Fulda, de ton de la jeunesse.
Quelles différences observe-t-on ? Le ver-
set de psaume est chanté sur le rythme 
naturel de la parole, et dure environ six 
secondes ; on parle de forme syllabique. 
L’antienne est chantée sur le rythme d’une 
déclamation très lente, et dure environ 
trente secondes. Elle comporte donc des 
notes de passage ornementales ; on parle 
de forme neumatique.
De plus, le verset est chanté dans le 
contexte du psaume entier, à égalité avec 
les dix-neuf autres versets de ce psaume ; il 
constitue l’action liturgique principale au 
moment de sa récitation ; il n’est pas ré-
pété. Il est chanté par des chanoines, des 
moines, un groupe de laïcs, généralement 
pas par une grosse assemblée (même à 
l’époque où les offices des Ténèbres étaient 
très à la mode, on n’y rencontrait pas la 
même foule qu’à la messe). Avec le reste 
du psaume 50, il exprime le sentiment gé-
néral d’une contrition pleine d’espérance.
Au contraire, ce même verset du psaume 
50 est mis en valeur de manière singulière 
dans l’antienne, d’autant qu’il est chan-
té par tout le peuple à la Messe ; c’est un 
chant d’assemblée, d’où l’intérêt d’une 
certaine lenteur dans le débit des syllabes 
(tous ceux qui ont entendu le Je crois en 

Dieu récité par une foule nombreuse ont consta-
té qu’il était parfaitement inintelligible à un 
non-initié, sauf quand la foule adopte un débit 
nettement plus lent que celui d’une conversa-
tion). L’Asperges me accompagne l’aspersion, qui 
constitue l’action liturgique principale, dont il 
dépend et qu’il illustre : l’assemblée est invitée 
à se remémorer son baptême par ce chant. Il 
est répété, généralement deux fois, mais parfois 
trois ou plus si l’aspersion se prolonge, s’adap-
tant au rite dont il dépend. 

Nous observons donc dans cet exemple deux 
formes du chant grégorien, qui permettent, ou 
bien d’insérer un fragment de texte dans son 
contexte scripturaire (c’est le cas du verset), ou 
bien d’élever celui-ci au-dessus de son contexte 
scripturaire (c’est le cas de l’antienne) pour l’ap-
pliquer à une réalité (le baptême) inconnue de 
son auteur humain.

Solennité du jour liturgique

Considérons les deux chants qui figurent en 
haut de cette page. Le premier sert de conclu-

sion aux Laudes des fêtes de 2e classe (dans 
l’usage réformé, il conclut les Laudes des fêtes, 
par opposition aux mémoires et aux solennités).
Le second conclut les Laudes (et les Vêpres) des 
féries de l’Avent et du Carême.

Il apparaît clairement que le chant grégorien, 
pour le même texte assurant la même fonction 
rituelle, permet de différencier le degré de so-
lennité du jour liturgique, en adoptant la forme 
mélismatique (pour les plus grandes fêtes), neu-
matique (comme dans le premier exemple) ou 
syllabique (comme dans le second).

Fonction du texte et de la pièce

Considérons deux emplois liturgiques de ce ver-
set du psaume 16 :
Custódi me, Dómine, ut pupíllam óculi : sub umbra 
alárum tuárum prótege me.
Garde-moi, Seigneur, comme la prunelle de 
l’œil ; à l’ombre de tes ailes, protège-moi.

On chante ce texte comme graduel à la Messe 
(partition ci-dessous). Depuis au moins le 8e 



36 37Esprit de la liturgie 2021 — n°2

siècle (on ne dispose pas de sources assez fiables 
avant), et jusqu’à la réforme de 1969, ce graduel 
était chanté après l’Épître sur les dons de l’Es-
prit (1 Corinthiens 12) et avant l’Alléluia Te de-
cet hymnus, Deus, in Sion, et tibi reddétur votum 
in Jerúsalem (Il est bon de te chanter, Dieu, dans 
Sion, et de tenir nos promesses envers toi dans 
Jérusalem), puis la parabole du publicain et du 
pharisien (Luc 18). Les lectures qui l’encadrent 
sont aujourd’hui variables et ne sont jamais 
celles citées ci-dessus.

Entre les lectures de la messe, la liturgie propose 
un temps de méditation avec le chant du graduel 
et de l’alléluia. Le texte est servi très lentement, 
certaines syllabes comportant une quinzaine de 
notes : on parle de forme mélismatique. Les mots 
s’entremêlent, dans l’esprit des assistants, avec 
les échos de l’Épître qui vient d’être lue ; pour 
ceux qui ont lu les textes de la messe à l’avance 
(c’est à dire le plus grand nombre, espérons-le), 
les longs mélismes se superposent également 
aux paroles les plus frappantes de la parabole du 
pharisien et du publicain qui va suivre.
Les mots sur lesquels portent les mélismes ne 
sont pas forcément les plus importants ; et l’ac-
centuation latine des mots n’est pas prise en 
compte (ce sont parfois les dernières syllabes 
des mots, normalement faibles, qui portent les 
mélismes : Domine, tuarum ; ou bien des mots 
d’une seule syllabe, sub, deux fois me).

C’est que la composition de ce graduel sert son 
texte, mais pas seulement son texte : elle s’inscrit 
dans le reste de la liturgie de la Parole (on aurait 
dit dans le passé : messe des catéchumènes), et 
elle la sert dans son ensemble : garde-moi, Sei-
gneur, pourrait gloser un fidèle de cette assem-
blée, garde-moi de confondre l’observance et la 
sincérité, comme le fait le pharisien ; garde-moi 
de l’esprit de division dont parle saint Paul au 
début de son épître.

On chante également ce verset du psaume 16 
comme versicule à l’office de Complies, avec un 
texte légèrement modifié (passage au pluriel des 
deux me), après avoir écouté la lecture brève (ou 
capitule) et chanté le répons bref In manus tuas 
(En tes mains je remets mon esprit), et juste 
avant de chanter le cantique de Syméon (parti-
tion en haut de cette page).

Au contraire du graduel, la manière dont celui 
qui chante Complies appréhende ce verset n’est 
pas informée par de longs textes qui l’encadrent, 
mais simplement par l’heure de la journée : la 
nuit est comprise comme une période de danger 
et de tentations, et l’assistance divine est invo-
quée ici de manière plus immédiate.
La fonction rituelle de ce versicule n’est pas 
d’abord de faire méditer son texte par la com-
munauté en prière, mais plutôt d’articuler entre 
elles deux parties de l’office, à la manière d’une 
virgule dans une phrase. Les mots individuels ne 
sont pas distingués les uns des autres ; la phrase 
est servie recto tono et le mélisme final permet 
d’épuiser son souffle pour reprendre une grande 
inspiration avant de chanter l’antienne du Nunc 
Dimittis.

Nous observons donc dans cette exemple deux 
autres formes du chant grégorien en forte dé-
pendance avec le contexte rituel dans lequel 
elles s’insèrent : dans un cas, il s’agit d’une pause 
méditative entre deux rites intellectuellement 
denses (les lectures) ; dans l’autre cas, il s’agit 
d’une brève respiration entre deux parties de 
l’office.

Caractérisation du texte

Comparons deux extraits de lectures de la Messe. 
Il s’agit de deux lectures du même jour, le same-
di des Quatre-Temps de septembre. Le choix, 
peu répandu, de les noter ici en français, permet 

de mieux faire ressortir le caractère propre des 
deux textes l’un par rapport à l’autre.

Notre premier exemple est un fragment de lec-
ture vétérotestamentaire (Lévitique 23), chanté 
sur le ton dit “de la Prophétie” (en haut de cette 
page).

Les deux cadences intermédiaires descendent 
d’un demi-ton : cette dissonance produit une 
certaine tension mélodique, symbolique à la 
fois du caractère négatif des prophéties de l’An-
cien Testament, et du caractère non-définitif de 
l’ancienne alliance. La quinte descendante de la 
cadence finale évoque de façon saisissante une 
trompette, certainement l’instrument le plus 
propre à la prophétie.

Notre second exemple est un fragment de lec-
ture néotestamentaire (Hébreux 9), qui répond 
aux prescriptions de l’ancienne loi qui faisaient 
l’objet de la première lecture, chanté sur le ton 
dit “de l’Épître” (en bas de cette page).

Les cadences de ce ton sont nettement plus 
complexes, pas parce qu’elles sont plus ornées, 
mais parce qu’elles sont préparées par deux à 
cinq syllabes qui les précèdent. Elles corres-
pondent éminemment à l’art de la rhétorique, 
au caractère d’exhortation qui se retrouve dans 

la plupart des Épîtres. Le chant du dernier 
stique un demi-ton en dessous de la corde de 
récitation provoque également une tension ré-
solue par le retour sur la corde à la dernière note, 
autre effet rhétorique. Ce ton oblige le lecteur à 
articuler avec une grande netteté, à s’appuyer sur 
les syllabes fortes, particulièrement en latin, le 
français étant dans l’ensemble une langue moins 
accentuée et plus plane (au sens de ce mot dans 
l’expression plain-chant, cantus planus).

Le chant grégorien comme cri-
tère de la musique liturgique
En nous approchant de la conclusion de cette 
étude, relisons la citation du saint Pape Jean-
Paul II déjà imprimée plus haut : “la musique 
liturgique doit répondre à certaines conditions 
spécifiques : l’adhésion totale aux textes qu’elle 
présente, l’harmonie avec le temps et le moment 
liturgique auquel elle est destinée, la juste cor-
respondance avec les gestes proposés par le rite. 
Les divers moments liturgiques exigent en ef-
fet une expression musicale qui leur soit propre, 
visant à chaque fois à faire apparaître la nature 
propre d’un rite déterminé.”

Le chant grégorien correspond à un degré su-
prême et indépassable à ces critères : nous avons 



38 39Esprit de la liturgie 2021 — n°2

vu de quelle manière il est au service de son 
texte, s’adaptant, dans sa forme, à la solennité du 
jour et au temps liturgique ; s’étirant ou se rac-
courcissant en fonction du geste rituel qu’il ac-
compagne, quand il ne constitue pas lui-même 
l’action principale de la liturgie ; se mettant 
constamment en étroite relation avec les autres 
parties de la liturgie et avec l’heure du jour ; 
présentant tantôt son texte dans le contexte bi-
blique, et tantôt révélant les sens cachés de ce 
texte par la juxtaposition avec un geste ou une 
parole qui l’éclaire.

En tout ceci, il constitue la référence de la bontà 
delle forme, l’excellence des formes, demandée 
par saint Pie X pour la musique liturgique.

Jamais le Magistère n’a souhaité exclure de la 
liturgie les autres styles musicaux, encore que 
certains, comme l’opéra ou la musique pop-rock, 
soient irrémédiablement impropres à l’emploi 
liturgique. Le chant grégorien montre aux com-
positeurs une voie exigeante : si les compositeurs 
sérieux, à ce jour, ont généralement compris que 

le texte devait être respecté, ils doivent encore 
acquérir cette sensibilité au contexte rituel, au 
caractère propre du texte, au contexte scriptu-
raire, à la fonction liturgique de la pièce et aux 
gestes qu’elle accompagne, pour espérer compo-
ser une œuvre véritablement utile et durable.

Mais qu’on ne s’y trompe pas : le chant grégo-
rien, dans son sens le plus général, tel que nous 
l’avons défini, n’est pas un style parmi d’autres, 
auquel le Concile Vatican II aurait poliment 
reconnu une primauté d’honneur sans implica-
tions pratiques. S’il laisse de temps à autre un 
peu de place à une polyphonie ou à un cantique 
populaire, il continue d’irriguer toute la liturgie 
à travers ses tons communs, son répertoire, son 
exigence que toutes les parties audibles soient 
chantées, et son éthos, autrement dit son style, 
subtil compromis entre retenue et expressivité. 
Il est indissolublement marié au rite romain, et 
toute liturgie, aussi belle soit-elle, qui s’en déta-
cherait, ne saurait prétendre au bel adjectif de 
« romaine ». C



Une œuvre de laïcs 
au service de l’Église

Cette revue est le résumé du travail de l’association  
« Esprit de la liturgie », dont l’objectif est de faire redé-
couvrir la splendeur et la profondeur de la liturgie au 

plus grand nombre.

© Esprit de la liturgie — espritdelaliturgie.org


