/

¢

Liturg

b

o¢ la

Lex orandi

fEsmit

\

e Sy
=

=% o
R i T,
: Fa— -~ R

B e

/7

Numeéro 2 — annee 2021

/7



Rédaction

Rédacteur en chef
Bernard Frossard

Réalisation
Matthias Bry

Design
Etienne de Basquiat

Auteurs

Paul Jernberg

un Mmoine du Barroux
Pierre Téqui

Clément Ménard
Matthias Bry

Comité de rédaction
Bernard Frossard
Jehan-Sosthenes Boutte
Baptiste Bonnal

Matthias Bry

Georges Alswiller
Gonzague Desjars
Alexandre-Newman Gallot
Jean des Brosses
Guillaume Pernet

{ et
"\ e.
s "'!\u-:;

® *l
.“l t- s |

-

Editorial
Instaurare omnia in Christo
don Paul Préaux

Dossier

Art et liturgie

Musique sacrée

Adoration et esthétique
Paul Jernberg

Interview

Construire une abbatiale
un moine du Barroux

Architecture

De l'incarnation a I'image
Pierre Téqui

Art sacré

Culture et inculture
Clément Ménard

Le mot de la fin
Bernard Frossard

Chant grégorien

Romanité et bonitas formarum

Matthias Bry

- a - HY O j; e ::" -
%ﬂ AL B o6
r m; t“r‘ — _“_ _é- “l‘

2021 — n°2

.\ - . TR Lot
", i .Y e s> ’ [
LY s




-
P
‘a
$
&

-

I

r

o

»

Laas =

llustrations

Nos plus vifs remerciements vont aux photographes

couverture :

page 3 :
page 4 :

pages 6-7 :

page 9 :

page 11 :
pages 12-13 :
page 15 :
page 19 :
page 20 :
page 22 :

page 25 :

page 28 :

qui ont superbement illustré cette edition.

Christ Pantocrator, Atelier Réckevei, env. 1760-1770, photo Szilas

Passionnaire de Vaux, fin XV siecle, photo National Library of Wales

Messe (Missel de 2002) de la féte de sainte Marguerite-Marie Alacoque, Paray,
Rencontres Grégoriennes 2021, photo Chloé Masero | instagram.com/vera_iconis
Sainte-Cécile-du-Trastevere, Rome,

photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew

photo Paul Jernberg

photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew

portail sud de la cathédrale de Chartres, photo Fr. Lawrence Lew OP

abbatiale de I'abbaye Sainte-Madeleine du Barroux, photo Bernard Delefosse
basilique du Précieux-Sang, Bruges, XII¢ si¢cle, photo Fr. Lawrence Lew OP
mosaique de Saint Vital, Ravenne, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew
transfiguration du Seigneur, vitrail ouest de la cathédrale de Chartres, détail du
XTI¢ siecle, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew

« Adoremus in ®ternum », Blackfriars Church, Oxford,

photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew

Bible de Gutenberg, photo Fr. Lawrence Lew OP | flickr.com/paullew

troisieme de couverture : cathédrale de Chartres, photo Antoine de Ferluc

Esprit de la liturgie

Editorial

don Paul Preaux

« Instaurare omnia in Christo »

Réunissant tout sous un seul chef, le Christ
Epheésiens 1, 10

e magnifique prologue de I'Epitre
aux Ephésiens réveéle T'unité de
toute créature dans le Christ : clest
Lui qui, par la volonté du Pere et
dans la puissance de I'Esprit, as-
sure ’harmonie et 'unité de tout le créé. La li-
turgie catholique est précisément la célébration
de la priére parfaite que le Christ, unique média-
teur, offre au Pére au nom de toute la création.
Lui, qui est pleinement homme et pleinement
Dieu, réconcilie, en sa personne, 'humanité et
la divinité qui avaient été séparées par le péché.

La liturgie catholique a cela en propre quelle
est loceuvre du Christ total, cest-a-dire de sa
téte Jésus, mais également de tous les membres
du Corps du Christ qui animés par I'Esprit
rendent 2 Dieu un culte véritable et saint. Parce
que Dieu sest incarné, qu’il sest laissé toucher
(cf. 1 ]n, 1, 1-3), il nous est possible — a notre
tour — de Le « toucher » dans la priere, la litur-
gie, les sacrements.

La liturgie, inaugurée par le Christ et célébrée
par I'Eglise, fait appel au langage symbolique
afin délever les caeurs vers le Seigneur. Lespace
et le temps, le corps et lesprit, 'art dans toute
sa richesse sont orientés a la gloire de la sainte
Trinité. Lart sacré qui « par nature vise a expri-
mer de quelque fagon dans les ceuvres humaines
la beauté infinie de Dieu et se consacre a ac-
croitre sa louange et sa gloire » a comme ob-

jectif de « tourner les dmes vers Dieu »'. Il est
une invention extraordinaire de l'esprit humain
qui utilise les ressources terrestres pour expri-
mer la beauté et la sagesse infinie de Dieu, son
Créateur et Rédempteur. Raison pour laquelle,
I'Eglise a toujours été « lamie des beaux-arts »,
et « sest méme toujours comportée en juge des
beaux-arts, discernant parmi les ceuvres des ar-
tistes celles qui s’accordaient le mieux avec la foi,
la piété et les lois traditionnelles de la religion,
et qui seraient susceptibles d’'un usage sacré »*.

Si « PEglise évangélise et sévangélise elle-méme
par la beauté de la liturgie, laquelle est aussi cé-
lébration de lactivité évangélisatrice et source
d’une impulsion renouvelée a se donner »*, de
méme, la beauté de l'art sacré contribue gran-
dement a Iédification de la personne humaine
en quéte de sens et de paix, comme aussi a la
communion des personnes entre-elles pour la

gloire de Dieu.

+ Don Paul Préaux
Modérateur général
de la Communauté Saint-Martin.

1 Cf. Concile Vatican II, Constitution
Sacrosanctum Concilium, § 122.

2 Ibidem.

3 Frangois, Exhortation apostolique

Evangelii gaudium, § 24.




La vertu propre du Bien est venue se
réfugier dans la nature du Beau.
Platon, Philebe

a9 @ 4
e

.~ Sero te amavi ! Pulchritudo tam an-
4 tiqua et tam nova, sero te amavi !
= Blen tard je t'ai aimée,

beaute sl ancienne et si neuve,

:5 bien tard je t'al aimée !
ST

Saint Augustin, Confessions, Livre X

—

rrrrrr

6 Esprit de la liturgie 2021 — n°2 7



Dossier art et liturgie

Musique sacrée

Adoration et esthétique

otre-Seigneur dit a4 la Samari-
taine au puits : « Dieu est esprit,
et ceux qui l'adorent doivent
I'adorer en esprit et en vérité »'.
Il peut étre utile de prendre un
peu de temps pour méditer sur ces mots, car ils
indiquent tout le but vers lequel notre musique
sacrée doit étre orientée : nous aider et aider les
autres 4 vraiment adorer Dieu — a I'adorer plei-
nement — dans le contexte de la liturgie catho-

lique.

Et ici, je dois préciser que je ne parle pas avec
lautorité d’un prétre ou d’un théologien, ni avec
la rigoureuse précision d’'un philosophe, mais
plutdt en tant que témoin : en tant que laic et
musicien déglise qui partage sa propre expé-
rience, ses observations et sa quéte boiteuse mais
persistante de la sagesse. Si, ce faisant, je cours
le risque de la présomption, ne pas aborder ces
questions — qui sont au cceur de notre mission
— me semble courir le risque, plus grand en-
core, de la négligence.

Quelle est précisément lessence de cette adora-
tion, de ce culte de Dieu « en esprit et en vérité » ?
Bien que nous puissions immédiatement penser
aux nombreuses paroles, récitées ou chantées, et
aux gestes qui sont des aspects sacramentels im-
portants de cette adoration, il est évident que
ceux-ci sont censés étre au service de quelque
chose de plus profond. C'est un principe fonda-
mental de la foi catholique que les sacrements
possedent une réalité objective qui existe indé-

1 Jean 4, 24.

Paul Jernberg

pendamment de notre expérience personnelle
(« ex opere operato »). Mais sans une forte di-
mension d’intériorité engageant nos cceurs et
nos esprits, nous risquons d’étre étrangers a cette
réalité et d’en rester a un niveau d’adoration su-
perficiel ; en comprenant mieux et en nous en-
gageant dans cette dimension contemplative,
nous devrions aussi étre capables de voir plus
clairement comment notre musique sacrée peut
mieux la servir au lieu de la détourner. Et nous
verrons en particulier comment la question de
la beauté — qui exige le développement d’une
conscience et d'une compétence esthétiques et
leur application diligente — s’inscrit dans ce ta-
bleau d’ensemble.

Notre vocation a adorer Dieu en esprit et en
.., . . Y1 2 e, N
vérité est reprise par saint Paul lorsqu’il écrit a

I’Eglise de Rome :

« Présentez wvos corps comme un sacriﬁce vivant,
saint et agréable a Dieu, ce qui constitue votre
culte spirituel. Ne vous conformez pas au monde
présent, mais soyez transformés par le renouvelle-
ment de votre intelligence, afin que vous puissiez
éprouver quelle est la volonté de Dieu, ce qui est
bon, agréable et parfait. »

Nous pouvons voir ici que I'adoration implique
de se donner entiérement a Dieu, afin d’étre unis
a lui dans 'amour et d’étre ainsi transformés par
sa grace. Mais un tel don n'est possible que grace
a laide de I'Esprit-Saint, qui nous aide dans
notre faiblesse :

2 Romains 12, 1-2.

Esprit de la liturgie

« Car nous ne savons pas prier comme il faut, mais
U’Esprit lui-méme intercede pour nous par des sou-
pirs trop profonds pour étre exprimeés. »

Ainsi, nous pouvons voir que le culte en esprit
et en vérité est censé étre un saint échange entre
nous-mémes et Dieu. Il est Amour ; il sest don-
né a nous et continue a se donner a nous, par
I'Incarnation, par sa Passion, sa Croix et sa Ré-
surrection, par sa Parole et par les Sacrements.
Mais il se donne aussi de maniere intime par
I'Esprit Saint qui habite dans nos cceurs. Et par
cet Esprit, ce feu d’Amour, nous sommes appe-
lés a répondre par une adoration amoureuse.

Toutes ces dimensions intérieures du culte ne
nient pas la nécessité de la forme extérieure
sainte et bien ordonnée de la Liturgie, ni de la
charité fraternelle qui est inextricablement liée
a 'amour de Dieu. Mais ils donnent une orien-
tation principale a notre culte. Car sans ce don
d’amour fervent de nous-mémes a Dieu, la grace
de la liturgie sera contrecarrée en nous et nos re-
lations avec nos compagnons de culte manque-
ront de profondeur spirituelle.

3 Romains 8, 26.

A propos de l'auteur

Paul Jernberg est compositeur, pianiste et en-
seignant. Né a Chicago en 1953, il entame
une carriére de pianiste avant de découvrir le
chant grégorien et le chant byzantin en Suéde
entre 1983 et 1993.11 commence a composer;
de retour aux Etats-Unis, il devient maitre de
chapelle de diverses paroisses et enseigne la
littérature, la théologie, le latin, le francais et
lalgebre.

En 2005, il fonde la Magnificat Academy, une
école maitrisienne attachée a la cathédrale
Saint-Paul de Worcester, Massachusetts, de-
venue le Magnificat Institute of Sacred Mu-
sic, qu’il dirige toujours aujourd’hui.

Voyons maintenant comment lesthétique — la
science et l'art de cultiver la beauté, en particu-
lier dans la musique sacrée — s’inscrit au coeur
du culte. A premiére vue, nous devrions voir qu’il
y a un conflit potentiel inhérent qui doit étre
abordé. En effet, lorsque nous parlons d’'une ren-
contre intime avec une autre personne — qu’il
s’agisse d’'un bon ami, d’'un conjoint ou, dans ce
cas, de Dieu tout-puissant — notre amour pour
cette personne exige que nous soyons pleine-
ment présents 4 elle, plutét que de nous préoc-
cuper des conditions extérieures qui entourent
cette rencontre. Et nous pourrions dire que plus
nous aimons quelqu’un, plus nous nous effor-
cons de trouver un endroit paisible, exempt de
distractions, ol nous pouvons entrer pleinement
en conversation et en communion avec lui. Cet
amour, de par sa nature, a une certaine ferveur
et une férocité qui ne permet aucun compromis
— comme l'illustre le Christ chassant les chan-
geurs de monnaie du Temple.

Pourquoi alors 'Eglise — en Orient et en Oc-
cident — a-t-elle soutenu et encouragé les dif-
térents arts sacrés au cours des siécles ? Et pour-




quoi le chant sacré sest-il épanoui dans tous
les rites de I’Eglise, au point détre qualifié de
« trésor d’'une valeur inestimable qui lemporte
sur les autres arts »* ? Ce « trésor » nest-il pas
un ennemi potentiel du culte en esprit et en vé-
rité, dans la mesure ou ses qualités esthétiques
pourraient nous empécher détre pleinement
présents 4 Dieu et de lui donner tout notre étre
dans 'amour, par I'Esprit Saint ?

En fait, la tradition de la musique sacrée est ef-
fectivement un trésor, mais précisément dans
la mesure ou elle nous conduit au-dela delle-
méme, vers une rencontre intime avec Dieu. Et
il y a 12 un danger certain contre lequel nous
devons nous prémunir, nous et autrui. Nous
pouwvons distraire les autres et étre nous-mémes
distraits par les belles sonorités de la musique
liturgique, comme lécrivait saint Augustin a la

fin du IVesiecle :

« Lorsque je trouve le chant lui-méme plus émou-
vant que la vérité qu’il transmet, je confesse que
cest un péché grave, et a ces moments-la, je préfere
ne pas entendre le chanteur. »

Mais notre culte peut aussi étre perturbé et dis-
trait par une musique liturgique mal faite, ce
qui, 2 notre époque, est souvent un probléme
plus urgent. Existe-t-il un moyen déviter ces
deux écueils en toute confiance ?

Il existe en effet un tel moyen, qui sest établi
au fil des siecles dans tous les arts liturgiques
chrétiens enracinés dans I'antiquité, mais qui est
peut-étre le plus évident dans l'art sacré de /’ico-
nographie tel qu’il est pratiqué dans les Eglises
orthodoxes et catholiques orientales. Pour cette
raison, je vais 'appeler le « principe iconogra-
phique », ou sous une forme plus courte, par
commodité, le « principe de I'icéne ». Lessence
de ce principe est quelque chose comme ceci :

En continuité avec la tradition sacrée en tant

4 Sacrosanctum  Concilium, Constitution
sur la Sainte Liturgie, Concile Vatican II, 1963,
article 112.
5 Saint Augustin, Les Confessions, Livre X,
chapitre 33.

que source indispensable de sagesse, une ceuvre
d’art est créée avec une priere fervente et une
discipline artistique afin de conduire le specta-
teur ou l'auditeur au-dela de lui-méme vers la
contemplation silencieuse des réalités célestes
et 'adoration amoureuse de Dieu.

Une icdne sacrée nest pas destinée a étre admi-
rée pour son excellence esthétique, sauf dans la
mesure ou cette excellence entraine le specta-
teur dans une relation intérieure avec le Christ
qui transcende les images. La nécessité d’un art
compétent — qui, par nature, vise a créer des
objets de beauté — nlest pas ainsi minimisée
ou marginalisée, mais plutét subsumée dans la
tache plus importante de conduire les gens 4 la
priere et a I'adoration.

De méme, les grandes traditions du chant sa-
cré et de la polyphonie — et les ceuvres plus ré-
centes en continuité organique avec elles — exi-
gent une véritable compétence esthétique dans
leur composition et leur exécution. Mais elles
ne rempliront leur fonction que si elles nous
conduisent, clairement et fortement, au-de-
la delles-mémes, vers la présence silencieuse de
Dieu. Et tout comme l'art de I'iconographie, 'art
de la musique sacrée traditionnelle a ses propres
disciplines indispensables pour atteindre ce but.
Voici une premiére liste de sept de ces disci-
plines. Plusieurs d’entre elles ont été abordées
précédemment et certaines devront étre déve-
loppées plus en détail dans de futurs articles.

— Le fexte de la musique doit étre saint, cest-
a-dire issu de la liturgie elle-méme, ou d’autres
sources bibliques ou liturgiques. Cela correspond
a la nécessité pour une icdne de ne représenter
que le Christ, la Vierge Marie, ou d’autres per-
sonnes saintes a travers I'histoire du salut, qui en
unité avec le Christ refletent la gloire de Dieu.®

— La forme de la musique doit étre sainte, cest-
a-dire enracinée dans la tradition, avec une at-
tention appropriée a la « sémantique »” sacrée de

6 Cf. 2 Corinthiens 3, 18.

7 Pour un excellent traitement de cet as-
pect de la « sémantique » de la musique sacrée
catholique, voir Sacred Treasure: Understanding
Catholic Liturgical Music, de Joseph P. Swain (Li-

Esprit de la liturgie

la tradition, y compris sa modestie inhérente et
les aspects de mode, mélodie, rythme, harmonie,
etc. Cela correspond a lexigence pour une icéne
d’étre enracinée dans les formes sacrées tradi-
tionnelles, qui par nature sont fideles a certains
principes et pratiques concernant l'utilisation
des symboles, des lignes, des couleurs, etc.

— La présentation de la musique doit étre claire
et résonnante, mais aussi discréte, n'attirant ja-
mais l'attention sur elle-méme mais plutdt sur
I'adoration de Dieu. Pour le checeur, cette dis-
crétion exige également une pureté et une forte
unité de son — avec un vibrato réduit au mi-
nimum — afin que les voix individuelles ne se
distinguent pas et n'attirent pas l'attention sur
elles-mémes. On peut considérer que cela cor-
respond au placement correct prescrit des icdnes
sur 'iconostase (I'écran d’icones situé entre le
sanctuaire et la nef) entourant l'autel.

— La préparation diligente de la musique doit
étre accomplie en dehors de la liturgie elle-
méme, de sorte que pendant la liturgie, les chan-
teurs et autres adorateurs puissent vraiment se
concentrer sur la priére et 'adoration, plutot que
sur les aspects techniques de la musique. Cela
signifie également que les directeurs musicaux
doivent évaluer de maniere réaliste les capaci-
tés et les limites de leurs chanteurs, musiciens
et assemblées, afin de planifier et de préparer
en conséquence. Cela correspond a la nécessi-
té pour une icdne détre complétée de maniére
complete et compétente afin d’étre digne de son
utilisation dans la priére ou le culte liturgique.

— La musique doit s’intégrer dans la forme et le
déroulement de la liturgie, plutot que de présen-
ter un phénomene séparé et paralléle qui attire
l'attention sur lui-méme (si belle ou « sacrée »
que soit la musique !) Chaque moment de la
Messe, qu'il corresponde a I'Ordinaire, au Propre
ou 4 un temps de priere silencieuse, a sa signi-
fication importante par rapport a lensemble,
qui doit étre respecté et servi. A cet égard, il
est également important que les lancements et
autres introductions soient limités au strict mi-
nimum, afin de ne pas entraver le déroulement
naturel de la liturgie. Ceci est similaire a la ma-

turgical Press : Collegeville, Minnesota, 2012).

niére dont chaque icéne doit avoir sa significa-
tion particuliere qui s'integre harmonieusement
dans le contexte plus large de I'iconostase et de
la Liturgie elle-méme.

— La musique doit étre éfroitement unie a l'ac-
tion du célébrant, de sorte que I'attention de toute
'assemblée puisse facilement rester concentrée
sur Dieu, a travers l'action liturgique qui se dé-
roule a tout moment. Dans le rite romain, cette
unité était traditionnellement facilitée par le fait
que les membres du cheeur se trouvaient dans
le « Quire » [ancienne maniére décrire « Choir »
(choeur) en anglais, n.d.z.] ou « cheeur », un véri-
table espace sacré de léglise situé entre le sanc-
tuaire et la nef. Dans les églises orientales, le
cheeur a été placé a gauche ou a droite du sanc-
tuaire dans une zone spécifique appelée K/iros.
Au cours des derniers siécles, la tribune du choeur
est devenue une alternative commune dans de
nombreuses églises catholiques romaines, faci-
litant la discrétion au milieu de nouveaux défis
a cette qualité essentielle. Cependant, lorsque le
cheeur chante depuis une tribune, il faut veiller
a ce quil dispose d’une puissance vocale natu-
relle et d'une projection suffisantes pour s’unir
clairement et fortement a 'action liturgique et
étre entendu sans effort par 'assemblée. Sinon,




lattention des fideles aura tendance a ne pas se
concentrer de maniere stable et paisible, car elle
sera divisée en deux directions opposées. Cette
nécessité correspond a l'emplacement de l'ico-
nostase 4 proximité de l'autel.

— La musique sacrée que nous chantons doit
étre faite dans un esprit de priére et de dépen-
dance a I'égard de I'Esprit Saint, qui est comme
un vent fort apportant puissance, vie, grice et
joie a notre pratique musicale. Une telle orien-
tation spirituelle est cultivée par lexemple et
enseignement du directeur musical et en éta-
blissant 'habitude de la priére externe et interne
comme une dimension intégrale du chant lors
des répétitions et des liturgies. Cela correspond
aussi directement a 'art de I'iconographie, dans
lequel 'immersion de T'artiste dans la priere est
une dimension intégrale et nécessaire du pro-
cessus créatif.

En résumé, la tension permanente qui existe
dans la musique sacrée entre l'esthétique et 'ado-
ration a été reconnue et traitée dans I'histoire de
I’Eglise, par un ensemble de disciplines analo-
gues a celles pratiquées dans l'art sacré de l'ico-
nographie. Si la nécessité d’un art compétent est
fondamentale pour la composition et I'exécution
de la musique liturgique, cette dimension esthé-

tique remplit son réle précisément dans la me-
sure ou elle attire les adorateurs, au-dela de sa
beauté, vers la contemplation et 'adoration de
Dieu dans le contexte de la liturgie sacrée.

Lorsque nous laissons la lumiere de ces principes
éclairer la musique liturgique de nos paroisses
et communautés, que voyons-nous ? Comme
ces principes et disciplines ont été si largement
négligés dans le rite romain ces derniers temps,
beaucoup d'entre nous pourraient y voir une si
grande incongruité qu’ils seraient tentés d’aban-
donner tout espoir de les suivre. Mais il s’agit
bien d’une tentation et non de la voie du Christ,
qui, au cours de I'histoire, n'a cessé de rappeler
son peuple a la conversion et a la fidélité lors-
qu'il sest égaré. En liturgie comme dans la vie,
il nous appelle aujourd’hui a une intégrité re-
nouvelée, avec ou sans le soutien des coutumes
et des tendances contemporaines. Et pourtant,
nous ne sommes pas seuls dans cette quéte d’une
authentique « conversion » de la musique sacrée
catholique. Dés maintenant, nous pouvons voir
des modeles rayonnants apparaitre partout dans
I'Eglise universelle : des prétres, des musiciens
et des communautés qui « nagent a contre-cou-
rant » du statu quo, en réponse a ce saint appel !

W%

Esprit de la liturgie

Dossier art et liturgie

Interview

Construire une appatiale

par un moine du Barroux

Pouvez-vous en quelgues mots présenter
votre communauté ainsi que son bistoire ?

ans les années de l'aprés-concile,
notre fondateur, Dom Gérard
Calvet (1927-2008), moine
profés de I'abbaye Notre-Dame
de Tournay (dans le diocese de
Tarbes-Lourdes), avait désiré vivre en ermite.
Mais rapidement il seest retrouvé a la téte d’une
petite communauté qui n'a cessé de grandir et a
donc été confrontée a la nécessité de construire
un nouveau monastere en cette fin du XX¢ siecle.
Située dans le diocése d’Avignon, pres de Car-
pentras, 'abbaye Sainte-Madeleine du Barroux

Ry, o e il ij.-.;? o v

est une communauté bénédictine de vie contem-
plative relevant directement du Saint-Siege.
Elle compte aujourd’hui 51 moines profes (dont
27 prétres, 1 diacre et 23 fréres), plus 5 novices
et 1 postulant. Fondée en 1970 sans le soutien
d’une maison-mere, érigée en abbaye en 1989,
notre communauté, ancrée dans une tradition
séculaire, a cependant une histoire récente et
compte seulement un demi-siécle d'existence.

Attachée aux traditions monastiques et litur-
giques, notre communauté célebre la liturgie
en latin, selon la forme extraordinaire du rite
romain, tout en cultivant le chant grégorien.
Malgré sa bréve histoire, notre communauté est
déja a lorigine d’une fondation : le monastere




Sainte-Marie de La Garde a Saint-Pierre-de-
Clairac, dans le diocese d’Agen. Cette nouvelle
communauté bénédictine compte 17

moines actuellement. Elle a été érigée en abbaye
le 13 février 2021.

Lorsque la question de la construction
d’un nouveau monastére — et donc une
église abbatiale — sest posée, quels prin-
cipes généraux de lart sacré ont guidé vos
choix architecturaux ?

Installée a2 Bédoin (Vaucluse) dans un an-
cien prieuré bénédictin du XII¢ siecle, notre
communauté a da quitter les lieux en 1978, a
la demande des propriétaires. Pour faire face
a son développement, elle a alors entrepris de
construire un monastére au Barroux, village dis-
tant d’'une quinzaine de kilometres de Bédoin.
A mi-chemin du mont Ventoux et du massif des
Dentelles de Montmirail, dans un site naturel
admirable, le projet architectural d'esprit roman
et de caractere provengcal a été congu au départ
pour une communauté d’une quarantaine de
moines. Aucun parti pris a priori, sinon celui
de s’inscrire dans le paysage environnant sans
le dénaturer, et veiller a la beauté des batiments
afin de contribuer au recueillement nécessaire a
la vie contemplative.

Votre abbatiale par ses caractéristiques ar-
chitecturales semble proche de l'art roman.
Est-ce une imitation assumée ou bien l'ar-
chitecture romane ne fut-elle qu'une source
d’inspiration permettant une certaine li-
berté d’interprétation ?

Il n'y a aucune imitation servile dans le caractére
roman de notre église abbatiale, simplement une
libre inspiration aupres des trois sceurs proven-
cales que sont les abbayes cisterciennes du Tho-
ronet, de Sylvacane et de Sénanque.

Léglise abbatiale de Sainte-Madeleine du Bar-
roux est bien une ceuvre originale, pour laquelle
larchitecte a retenu les lecons du passé. Les
procédés de construction allient le savoir-faire
ancien aux techniques modernes.

Quelles sont selon vous les caractéristiques
de ce style le rendant particulierement
adapté a la spiritualité liturgique et mo-
nastique ?

Dans une contrée ou le soleil est trés présent
et donne parfois une violente lumiére, il fallait
recréer une atmospheére favorisant le recueille-
ment : d'ou les ouvertures mesurées et les vitraux
qui tamisent Iéclat de la lumiére. A cette atmos-
phere de paix et de calme contribue également
'acoustique qui soutient la priére et le chant sa-
cré. Enfin, la disposition générale des lieux fait
converger les regards et les esprits ad Orientem,
vers 'Orient, vers le soleil levant, symbole du
Christ ressuscité qui reviendra dans la gloire lors
du jugement dernier.

Quels principes et quelles sources dinspi-
ration furent les votres dans le domaine de
liconographie et de la statuaire 2

Dans les abbayes provencales dont nous nous
sommes inspirés, la blancheur des murs et I'ab-
sence de toute ornementation architecturale est
voulue, afin que ce dépouillement favorise la
perception de I'« Unique nécessaire ». Au Bar-
roux, nous avons fait le choix d’une architecture
trés dépouillée mais qui porte en elle-méme sa
propre décoration : ainsi les piliers et les arcs sont
batis avec des pierres polychromes : en jouant
avec quatre couleurs de pierre et des modules de
dimensions variées, l'architecte a apporté ainsi
un élément de décoration a la fois trés simple et
tres riche. On retrouve ce procédé décoratif dans
d’autres églises romanes, par exemple a Payerne
en Suisse ou 4 Vézelay en Bourgogne.

Cette simplicité se retrouve dans les chapiteaux
sculptés uniquement de motifs géométriques.
Seuls les quatre chapiteaux soutenant la voute
du sanctuaire sont figuratifs, ils représentent
quatre tétes d’anges. Situés au dessus de l'autel,
ils marquent le lien entre la liturgie du Ciel et
celle qui se déroule sur terre, dans le sanctuaire.

Au-dessus du maitre-autel, le regard est attiré
par un grand crucifix de bois doré portant un
Christ crucifié mais ressuscité et glorieux. Le

Esprit de la liturgie

Christ est figuré dans l'accomplissement de
son sacrifice rédempteur sur la croix, et a la fois
comme le grand vainqueur de la mort dont il
porte encore les stigmates. Il est désormais vi-
vant, ressuscité d’entre les morts et entré dans la
gloire du Royaume des Cieux. Il ne porte plus
la couronne dépines mais une couronne royale,
il est revétu de la pourpre, et les yeux grands
ouverts, il contemple le renouvellement de son
sacrifice actualisé sur l'autel.

La table, le socle et le piétement du maitre-autel
ont été taillés d’un seul et méme bloc de pierre.
Ce monolithe symbolise 'unité du Christ, vrai
Dieu et vrai homme en une seule personne, a la
fois prétre, victime et autel du sacrifice renouve-
1€ au cours de la célébration de la messe. Orne le
front du maitre-autel un bas-relief représentant
I'’Agneau pascal en majesté au caeur du buisson
ardent figuré par les rameaux d’une vigne exu-
bérante.

Au sol, la mosaique de marbre, d'une grande
beauté, délimite le sanctuaire. Mélant dans un
jeu géométrique la variété de treize marbres ce
noble pavement orne le sanctuaire et les degrés
de l'autel. On peut y voir un symbole du Christ
et des douze apdtres.

Enfin, la voute de I'abside est ornée d’une pein-
ture murale dont les tons pastels évoquent plus
qu’ils ne décrivent une réalité qui nous dépasse :
le Royaume des Cieux avec la Trinité entourée
d’'une multitude d’anges. Lorsque le prétre a
l'autel léve les yeux au cours du saint sacrifice de
la messe, son regard est saisi par le Christ cru-
cifié et glorieux sur la croix qui le domine, et en
arriére plan, il apercoit le monde céleste : ainsi,
il ne peut manquer d’unir la liturgie d’ici-bas a

celle du Ciel.

Quel regard portez-vous sur la situation
actuelle dans le domaine de l'architecture
sacrée 2 Quels sont selon vous les écueils a

« Au-dessus du maitre-
autel, le regard est attire par
un grand crucifix de bois
doré portant un Christ cruci-
fie mais ressuscité et glorieux.
Le Christ est figuré dans l'ac-
complissement de son sacri-
fice redempteur sur la croix,
et a la fois comme le grand
vainqueur de la mort dont il
porte encore les stigmates. »




éviter dans ce domaine ainsi que les prin-
cipes de base a respecter ?

Victime des théories de I'« enfouissement » qui
ont prévalu dans 'Eglise depuis une cinquan-
taine d’années, l'architecture sacrée contempo-
raine est souvent trés décevante, et ne remplit
plus son role qui est délever les ames vers Dieu.
En outre, trop d’architectes soucieux de laisser
une signature sur leur ceuvre, sont victimes de la
mode : or la mode, cest ce qui se démode.

Sans esprit d’imitation servile des formes du
passé, l'architecture sacrée doit répondre a des
impératifs clairs pour atteindre son objectif :
simplicité, beauté, grandeur, harmonie. Il y a
aussi la nécessité de répondre a une certaine
« fonctionnalité ». Un stade ou une salle de sport
sont congus en fonction de ce a quoi ils doivent
servir. Larchitecture d’une usine ou d’un ate-
lier doit permettre 'accomplissement du travail
pour lequel il est prévu. Ainsi, la fonctionnalité
d’une église nest pas celle d’'une simple salle
de réunion ou de spectacle, cest avant tout un
lieu de culte, un lieu destiné au sacrifice. Sa-
crifier, clest « faire du sacré ». Clest pourquoi il
est regrettable que des projets contemporains
de construction déglises soient confiés a des
architectes incroyants ou adeptes de religions
non chrétiennes. Comment peuvent-ils traduire
dans leur ceuvre une réalité spirituelle qu'ils
ignorent ?

Quels que soient les principes architecturaux
mis en ceuvre, le caractére sacré et la beauté du
lieu doivent saisir d'emblée le visiteur, permettre
Iélévation de 'ame et le recueillement, entrainer
ala priére et a la louange. Avant méme que ne se
déroule la liturgie sacrée, le batiment d’une église
doit conduire les fidéles qui y pénétrent a porter
leur regard vers le haut, a les sortir de la grisaille
ambiante et de leurs soucis quotidiens, pour les
guider vers Dieu. Mieux encore, '’harmonie et la
paix qui émanent du lieu doivent leur procurer
la paix intérieure, si nécessaire a la priere, a la
contemplation des mystéres du salut et a Iéléva-
tion de I'ame vers le Royaume des Cieux. Enfin
la disposition des lieux doit permettre de focali-
ser les regards la ot doit s'accomplir le sacrifice,
l'autel, centre et coeur de Iédifice sacré.

Pensez-vous que wvotre abbatiale puisse
servir un jour de modéle et de source
d’inspiration pour déventuelles futures
constructions dédifices religieux ?

De modele, sans doute pas, car chaque lieu est
unique et I'architecture doit rendre compte har-
monieusement du lieu, de la lumiére et de les-
pace dans lesquels s’inscrit Iédifice projeté. La
copie indéfiniment renouvelée de batiments
fonctionnels, mais sans aucun enracinement
dans un lieu, fut le massacre des quartiers neufs
de nos villes contemporaines. Avant détre un
technicien, 'architecte doit étre un créateur, son
role nest pas de reproduire sans cesse un méme
batiment, mais de participer au grand élan de
la Création voulu par Dieu, ot chaque étre et
chaque lieu sont uniques. Cest une caractéris-
tique du manque de créativité de notre époque
que de nous offrir de fabuleuses prouesses tech-
niques sans dme aucune. Pourquoi faut-il que
'on rencontre les mémes batiments technique-
ment audacieux, mais uniformément laids, dans
toutes les cités nouvelles des cinq continents ?

Source d’inspiration, pourquoi pas ! Cest déja
le cas aux Etats-Unis ou vient de s’achever la
construction de Saint Michael’s Abbey, une ab-
baye de Prémontrés en Californie dont les reli-
gieux avaient eu connaissance de la construction
des deux abbayes du Barroux et souhaitaient
savoir si l'architecte de celles-ci pourrait en
ajouter une troisitme a son palmares. En jan-
vier 2006 le Pere Abbé et quelques Prémontrés
venus visiter notre abbaye et son église ont pu
rencontrer notre architecte, Jean-Louis Pages, et
Tont associé a leur grandiose projet. Léglise, au
moins quatre fois plus grande que la nétre, a été
consacrée cette année, le 8 mai 2021.

A notre époque ot le matérialisme emprisonne
tous les esprits et ol la laideur empoisonne les
ames, plus que jamais il est nécessaire que les
artistes, les architectes, les artisans, tous ceux
qui ceuvrent a édification de nouvelles églises,
soient convaincus de I'importance de la beauté.
« La foi a un besoin intime de se nourrir de beaute,
car seule la beauté meéne au sacré et le sacré éléve
l’éme vers Dieu. » (Abbé Y. Perrot, 1877-1943)
X0%

Esprit de la liturgie

De l'incarnation a |

Pierre Tequi

1 est heureux qu'une revue dédiée a la

liturgie ouvre ses colonnes & un article

portant sur le décor des édifices. En effet,

cela ne va pas de soi. Ensemble codifié de

rites, de priéres et de chants, la liturgie
renvoie d’abord au culte, cest-a-dire a une pra-
tique immatérielle consistant surtout en un en-
semble de gestes rituels. Les ceuvres d’art qui la
concernent directement sont donc d’abord des
textiles et des objets d’art et, au premier titre, les
vases et linges sacrés.

Et pourtant, ce ne sont pas deux que cet article
entend parler mais du cadre spatial dans lequel
ces liturgies se déroulent : cest-a-dire de I'église
et, également, des décors des églises.

Parler de I'église lorsquon évoque la liturgie est
loin d’étre illégitime. Car, quest-ce qu'une église
sinon un espace ou doit se dérouler la liturgie ?
Lhistoire de I'architecture est une discipline qui
étudie les formes, les techniques, les styles. Elle
a imposé aujourd’hui certaines de ses approches
: tout le monde sait faire la différence entre un
arc en plein cintre et un arc brisé et ainsi recon-
naitre un édifice roman d’un édifice gothique.
Et pourtant, ce qui détermine le mieux la com-
préhension d’un batiment, c’est d’abord sa fonc-
tion.

I1 revient par exemple a Carol Heitz d’avoir ex-
pliqué l'apparition du clocher porche a Iépoque
carolingienne par l'apparition de la liturgie du
cycle pascal au début du IXe siecle : pour célé-

Dossier art et liturgie

Architecture

, .

Mage

brer la Résurrection, on voulait se rapprocher du
ciel. Lenjeu des processions était tel quon avait
besoin despaces supplémentaires. Il sen suit
que, au sein de lespace germanique, les églises
nont pas autant de portails monumentaux quen
France a Iépoque romane : puisque 'important
se jouait dans les processions internes a I'édifice,
cest le plan qui importait davantage que le fait
de pénétrer au sein de I'église. Cest donc d’abord
la liturgie qui commande un ensemble d’usages,
lesquels déterminent un cahier des charges qui
s'impose au batisseur.

Batiment utilitaire, église est construite en
fonction de son utilisation. Citons un exemple
simple : en élargissant 'usage de la concélébra-
tion eucharistique, Vatican II a rendu nombre
d’autels secondaires obsoletes. Nombreuses sont
les églises a posséder de nombreuses chapelles
et de nombreux autels. Ils sont aujourd’hui dé-
sertés.

Siune église est déterminée par la liturgie, il faut
toutefois ajouter qu'une église a plusieurs fonc-
tions. On vient d’abord dans une église pour
assister au « sacrifice de la messe ». Le lieu de
culte chrétien est d’abord un espace sacrificiel.
On y trouve donc un autel, une crédence pour
y déposer les objets nécessaires et un tabernacle.
Toutefois, si 'Eucharistie est le sommet et la
source de la vie chrétienne, la messe est égale-
ment autre chose. Laliturgie de la parole suppose
une autre fonction a I'édifice : lenseignement. Au
cours de la messe, on entend des lectures et une




homélie. On trouve donc un ambon, une chaire
et, dans les temps les plus anciens, un jubé. Ce
second usage implique un édifice qui se préte
a écoute. Un temple dont 'usage est unique-
ment sacrificiel implique généralement un plan
orthogonal. C%était le cas du Temple de Jérusa-
lem. Au contraire, les églises ont une dimension
sonore. Il sufhit délever la voix face a une abside
pour sen rendre compte : la voite en forme de
quart de spheére qui la couvre rabat le son.

Enfin, dernier usage du lieu de culte : la priére.
Léglise est un batiment qui doit ménager une
atmosphere priante. Clest un espace de recueil-
lement qui doit favoriser la priére collective
mais aussi individuelle. Et voila un troisi¢éme
usage, apres l'usage sacrificiel, qui singularise
le lieu de culte catholique : on vient prier dans
une église en dehors de la messe. Il y a donc
un usage « hors messe » de l'église qui se justi-
fie par la présence des saintes especes donc par
la proximité du Christ. Car, cest un fait : plus
on s’approche du tabernacle, plus on s’approche
concretement de Dieu.

Le fait que le catholique aime a entrer dans une
église pour s’y recueillir renvoie a un usage spé-
cifique. Les protestants, les juifs ou les musul-
mans ne disposent pas de lieux de culte consa-
crés. Une église catholique lest, au cours d’'un
rituel qui lui confere par la suite une sacralité
particuliére. Léglise catholique n'est donc pas un
lieu neutre et cette présence particuliére de Dieu
en dehors de la messe justifie en particulier
quon y trouve un décor. Ces décors peuvent soit
étre des tableaux, des sculptures, des mosaiques
ou des fresques. Et ces décors représentent des
personnes concrétes. Le christianisme étant
une religion de l'incarnation, on y trouve des
étres incarnés et, au premier chef, 'image d’un
Dieu fait homme : le Christ. Dans une église,
le Christ est présent au sein du tabernacle mais
aussi sur un crucifix (et non pas une croix : le
crucifix étant une croix ou lon trouve la repré-
sentation du Christ crucifié).

Ces images présentes au sein des édifices, le
concile Vatican II ne les a pas oubliées. Dans
Sacrosanctum concilium on lit d’ailleurs quon
« maintiendra fermement la pratique de propo-

ser dans les églises des images sacrées a la véné-
ration des fidéles » (n°125) et on ajoute méme
que les évéques doivent soccuper des artistes
« pour les imprégner de lesprit de l'art sacré
et de la liturgie. » (n°127) et, enfin, pendant le
cours de leurs études philosophiques et théolo-
giques on doit offrir aux clercs une formation
artistique portant sur I'histoire et Iévolution de
lart sacré ceci afin d’apprécier et de conserver
le patrimoine, de se tenir au courant de I'évolu-
tion de l'art sacré et de pouvoir étre en mesure
de donner des conseils appropriés aux artistes
(n°129). Un prétre doit donc avoir la faculté
détre un commanditaire pertinent et un icono-
graphe éclairé.

« Le christianisme éetant une
religion de l'incarnation, on y
trouve des étres incarneés et,
au premier chef, I''image d'un
Dieu fait homme : le Christ. »

S’il se trouve des recommandations du saint
concile qui semblent avoir été oubliées ce sont
bien peut étre celles liées a I'image. Combien
de séminaires se soucient de donner des cours
d’histoire de lart aux prétres » Combien de
prétres savent aujourd’hui analyser une image ?
Mais, au-dela de cela, combien aujourd’hui se
soucient de 'image ?

Revenons pourtant ici aux fondamentaux. Pour-
quoi trouve-t-on des images au sein des églises ?
Parce que Jésus était a la fois homme et Dieu,
que le mystére de I'incarnation est au cceur de
notre foi et que, étant un homme, le Christ peut
étre représenté. 'image sert a rendre visible I'in-
carnation. Au sein d’une église, elle sert & peu-
pler Iéglise de personnes qui avant détre au ciel
étaient sur terre. Au cours de leucharistie nous
réservons une place a la communion des saints
mais ils sont aussi présents au sein des images
quon peut trouver deux. Ces images nous rap-
pellent qu’ils ont existé et qu'ils existent au ciel.

Egalement au cours de leucharistie, on prie
pour les dmes du purgatoire. Clest cette priere
qui explique 'habitude de représenter les morts
de la paroisse en priants dont le corps est tourné
vers 'autel. Les effigies de pierre rappellent que

Esprit de la liturgie

« Dans une eglise, les piliers et
les recoins sont nécessaires.
“Vraiment, tu es un Dieu qui se
cache” nous dit Isaie. OU Dieu
se cacherait-il dans un espace
uniquement pense pour que
tout le monde puisse assister
a la messe ? Ou le prier quand
on passe la porte et qu'on veut
se retrouver avec lui au milieu
d’'un ocean de bancs vides ? »

ceux qui ont quitté cette vie attendent d’assister
a la messe au ciel.

La Vierge, le Christ, les anges, les apotres, les
saints, les morts : tous font partie de I'Eglise.
L’Eglise ce nest pas seulement nous qui entrons
dans une église. Nous sommes également les
membres d’un corps mystique. En entrant dans
une église ot il découvre les visages familiers de
ses fréres du passé et de 'autre monde, le croyant
éprouve une communion. Les images servent a

cela. Elles sont une présence qui nous rappelle
que méme si on a le sentiment d’étre seul dans
une église vide il y a des personnes qui nous re-
gardent et nous aiment de la-haut.

On doit cependant aujourd’hui regretter que
toutes ces notions aient échappé a la plupart
des architectes qui ont congu nos églises du
XXe siecle. En effet, dans la grande majori-
té des cas, elles sont sans décor. Prenons pour
exemple Notre-Dame de la Sagesse a Paris, une
église consacrée par le cardinal Lustiger le 16
septembre 2000 et construite par l'architecte
Pierre-Louis Faloci. Cest un trés bel édifice, trés
soigné et trés réfléchi. On y trouve un narthex,
une réflexion sur la lumiére, un espace déséquili-
bré, les bancs étant regroupés a droite pour lais-
ser la place 4 un parcours baptismal . Construite
a coté de la Bibliothéque nationale de France,
elle reprend les critéres de l'architecture mo-
derne et notamment une stricte esthétique de
la muralité. Car cest d’abord cela qu'on trouve :
un mur nu, du béton brut, une église dépouillée
et vide.




Notre-Dame de la Sagesse n'est pas unique. La
plupart des églises contemporaines se signalent
par de grands murs nus. Cest le cas par exemple
de Iéglise du Jubilé construite en 2003 par le cé-
lébre architecte Richard Meier dans la banlieue
de Rome. Ceest le cas de Notre-Dame d’Evry,
cest le cas de nombreuses autres. On favorise la
Parole au détriment de I'image en oubliant que
la Parole sécoute, sentend, se lit mais quelle ne
se voit pas et surtout que les images ne sauraient
nous en distraire. Cest a croire que Dieu sest
fait livre plutot que de se faire homme.

Mais pourquoi ces église sont-elles vides » Car
elles nlont été pensées que pour la liturgie. A
vouloir impérativement réunir les fidéles autour
de T'autel on n'a d’ailleurs plus eu autre chose
en téte : les églises contemporaines sont pensées
exclusivement pour la messe. Et clest au sein de
cette exclusivité que se situe la raison de I'aban-
don du décor et de I'image : on s’est focalisé sur
la fonction sacrificielle et d'enseignement du lieu
de culte et on en a négligé la priere. Ces églises
ont le tort de négliger I'usage « hors messe » d'un
édifice de culte. Or, dans une église, les piliers et

les recoins sont nécessaires. « Vraiment, tu es un
Dieu qui se cache » nous dit Isaie (Is 45:15). Ou
Dieu se cacherait-il dans un espace uniquement
pensé pour que tout le monde puisse assister a
la messe ?» Ou le prier quand on passe la porte
et quon veut se retrouver avec lui au milieu d’'un
océan de bancs vides ? Pourquoi avoir choisi
une formule spatiale qui convient aux temples
protestants — lesquels sont des lieux de rassem-
blement communautaire — avant de convenir
aux catholiques — dont les églises sont aussi des
lieux d’adoration personnelle ?

Mais attention, ces églises, si elles sont nues,
nen sont pas moins réfléchies. L'architecture
religieuse du XX¢ siecle fut méme incroyable-
ment inventive au cours des soixante derniéres
années. On n'a d’ailleurs jamais autant construit
déglises en Europe quau XX siecle. Cela sex-
plique par les destructions des deux guerres
qui rendaient les reconstructions nécessaires et
par laccroissement démographique impliquant
de nouveaux quartiers, de nouvelles villes, de
nouveaux diocéses, de nouvelles paroisses. Les
églises contemporaines expérimentent de nou-

Esprit de la liturgie

veaux plans, de nouvelles esthétiques, comme
ces grandes tentes en lamellé-collé rappelant
la tente de l'alliance ou ces chapelles post-mo-
dernes évoquant des blockhaus qui rappellent la
grotte. Il reviendra aux hommes du XXI* siécle
de prendre la mesure de l'inventivité du siecle
précédent.

Inventives et aniconiques, ces églises disposent
de grands murs vides qui sont autant de murs
disponibles. Et des artistes sont parfois sollici-
tés pour les couvrir d’images. Clest par exemple
le cas dans Iéglise du Jubilé de Richard Meier
ou lon a voulu peindre un Christ sur un grand
mur blanc en prenant pour référence une icone
orthodoxe.

La Renaissance italienne n'est pas autre chose :
Giotto comme Michel-Ange avaient besoin
de murs vides pour laisser éclater leurs talents.
Qu'est-ce que la chapelle Sixtine sinon un grand
mur laissé nu pour que des artistes n'y fassent
éclater leur talent ? Or, il est frappant de consta-
ter que si lon admire la Sixtine, on s’accorde a
penser que les formules stylistiques de la Re-
naissance ne font plus recette aujourd’hui. Il en
va de méme pour le classicisme ou le Baroque.
Qu'est-ce donc pourtant que le Baroque sinon
un style éminemment catholique ? A la place on
préfere le roman.

Lhistoire est déja ancienne : elle a débuté a la
Pierre-qui-Vire avec les fresques de Dom An-
gelico Surchamp. Lhistoire remonte méme plus
loin encore. On peut la faire débuter avec le pro-
jet ecclésial de Chateaubriand dans le Génie du
Christianisme : celui de sauver la religion par la
beauté. Le XIX® siecle a en effet inauguré deux
visions : la premiére, patrimoniale, valorise la
beauté passée quand la seconde, tournée vers la
recherche d’un art chrétien contemporain, valo-
rise certains moments singuliers. Cest la grande
époque de la redécouverte de Fra Angelico, cet
artiste chrétien a la fois pieux et talentueux. Cest
aussi I'époque de la redécouverte du moyen-ige
et des chantres médiévistes qui conspuent l'art
sulpicien. Et cela continue de nos jours lorsquon
s'adresse a nos freres orthodoxes pour concevoir
les décors qui nous manquent.

Mais interrogeons-nous : si nous tenons au dé-

cor, voulons-nous que des églises a l'esthétique
protestante soient rendues catholiques par le
recours a une esthétique orthodoxe ? Entre les
fresques romanes et aujourd’hui et entre les
églises byzantines et aujourd’hui, il sest passé
mille ans et, au cours de ces mille ans, I'Eglise
catholique a produit quantité de décors et quon
semble parfois loublier. Lorsqu'au cours de
Iépoque classique, on se retrouve a construire
des églises avec de larges colonnes et a aban-
donner la légereté du gothique, on renoua avec
le mur et la coupole. Il nest qu'a voir la chapelle
de Versailles pour sen convaincre.

Mais clest comme si ces presque mille ans d’in-
vention n'avaient pas existé, comme si de 1400 a
nos jours il ne se trouvait aucune ceuvre pouvant
nous inspirer par la fagon dont elle prend pos-
session de lespace cultuel.

Enfin, on voit de nos jours de plus en plus fleu-
rir les Christ Pantocrator sur fond d'or ou les
Vierges 4 'Enfant ayant un modeéle byzantin.
La sécularisation a fait son ceuvre : si on voit
une Vierge de Raphaél on pense davantage
a une exposition du Louvre qu'a une peinture
de dévotion. Clest que le XIXc siecle a consacré
Iémancipation de la peinture religieuse par rap-
port a I'art déglise. Les débats portant sur I'art
religieux puis sur I'art sacré se sont épuisés a ne
considérer que les styles, que les artistes, que les
formes. Ce fut 4 tel point qu’aucune synthése n'a
pu en ressortir. On a tranché la question de la
critique de l'art religieux en congédiant I'image.

Plus préoccupant encore, alors que le concile in
Trullo avait cherché a chasser les images ani-
males du Christ pour privilégier celles d’'un
homme, voila que le logo de la conférence des
évéques de France comme celui du diocese de
Blois est un poisson. On aime désormais a pri-
vilégier les images signes, celles des catacombes.
Faut-il y voir une proximité de pensée avec les

« S/ nous tenons au decor, vou-
lons-nous que des eglises a
['esthétique protestante soient
rendues catholiques par le re-
cours a une esthetique ortho-
doxe ? »




premiers chrétiens vivant reclus et en minorité ?
ans doute d’abord une proximité formelle avec

Sans doute d

e signe, cest-a-dire avec le dépouillement quasi

1 ,

aniconique. 'incarnation est désormais réduite

au graffiti.

Il y a a faire. Cela passera, en fidélité avec le
concile de Vatican II, par le fait de mettre en
application certains des articles oubliés de Sa-
crosanctum Concilium : ceux portant sur la for-
mation des clercs et sur le fait de favoriser les
images au sein des lieux de culte.

Il faudra également s’armer de confiance : on
trouve dans la vallée du Val Gardena, au cceur
des Dolomites, en Italie, toute une école de
sculpture sur bois qui livre quasiment toutes les
paroisses d’Europe en efhigies religieuses. Le dé-
sintérét des prétres pour les raffinements de la
commande et pour le travail de I'iconographie
laisse le champ libre a des artistes dont le talent
n'attend plus qu'a étre stimulé par un cahier des
charges.

Les questions a se poser ne doivent plus étre
ces interrogations lancinantes car répétées de-

puis des décennies : « Quel art chrétien pour
demain ? Dartiste doit-il étre croyant » Llart
contemporain a-t-il sa place ? ». Nous n'avons
pas besoin de nous embarrasser des questions
de styles ou de formes, elles ont abouti a ce que
I'image soit exclue des églises. On doit poser
deux questions : Veut-on déglises qui ne sont
pensées que pour la liturgie de la Messe ? Un
Dieu qui sest fait homme ne nous a-t-il 1égué
que sa Parole au point de ne plus valoriser autre
chose que le Verbe plutdt que la chair, le vide
plutot que 'image ? X%

A propos de lauteur

Spécialiste d’archéologie chrétienne, catho-
lique attaché depuis longtemps a I'image
et a4 son contexte spirituel, Pierre Téqui est
diplomé de I'Ecole du Louvre et y a ensei-
gné la sculpture médiévale. I travaille depuis
huit ans dans le monde des musées. Apres le
Louvre-Lens, il est désormais a la Maison de
Chateaubriand ou il soccupe de la conser-
vation des archives et de la bibliotheque du
célebre écrivain.

Esprit de la liturgie

Dossier art et liturgie

Art sacré

Culture et inculture

Clement Méenard

a crise de la culture que nous tra-

versons se manifeste d’'une maniére

particuliérement éclatante dans les

liturgies auxquelles nous assistons.

Si la forme ordinaire du rite romain
est bien souvent sujette aux innovations musi-
cales douteuses et au manque de sacralité dans
ses chants, les usages de la forme extraordinaire
peuvent également souffrir d’'une conception er-
ronée de la musique liturgique en continuant a
recourir a un répertoire musical daté et pompier
ou en faisant de lesthétique une fin en soi. Or,
rappelle Benoit XVI, « quand la liturgie est dé-
ficiente la musica sacra lest également et quand
la liturgie est comprise et vécue correctement
on a une musique d’Eglise qui est bonne. » La
question de la musique liturgique est donc fon-
damentale. Avant de dévoiler plus en profon-
deur les trop nombreuses dérives musicales qui
souillent V'ars celebrandi, prenons le temps de
comprendre ce que doit étre lesprit de la mu-
sique liturgique.

Une analogie peut étre faite entre la théologie
de licone et la théologie de la musique sacrée.
Comme la musique liturgique, l'art de l'icone
poursuit un double but : rendre gloire a Dieu et
sanctifier les fidéles. Pour passer de l'art profane
a l'art sacré, 'artiste doit donc suivre un chemin
d’ascese et de priere nécessaire a 1élévation de
I'ame. Le théologien orthodoxe Paul Evdiki-
mov considére ainsi que l'icone présuppose un
« jetne des sens ». Le travail iconique est donc
intrinsequement tourné vers une orientation in-
térieure. Plus généralement, la fin de l'art sacré
est déveiller les sens a percevoir I'invisible ; éle-

ver les sens du visible a I'invisible. C'est précisé-
ment ce quest le sacré : un pont entre les choses
d’ici-bas et le divin. Le regard qui est porté sur
I'image sacrée doit ainsi étre un regard intérieur,
qui ne peut étre qu'un regard de contempla-
tion : le seul regard qui peut nous faire accéder
au mysteére divin.

« Le regard qui est porte
sur limage sacré doit ain-
si étre un regard intérieur,
qui ne peut étre qu'un re-
gard de contemplation. »

Rappelons quloriginellement, I'Orient et 'Oc-
cident chrétiens étaient théologiquement unis
dans leur conception de l'art. La véritable rup-
ture se produisit avec le tournant gothique opé-
ré par 'Occident au XIII¢ siecle. Ce ne furent
plus la transfiguration et la résurrection qui se
trouvaient au coeur de l'art sacré, mais la pas-
sion et la crucifixion. Une conception doloriste
du christianisme se substitua a une conception
lumineuse ; de I'art roman on passa a l'art go-
thique. Parmi les causes de ce changement, Be-
noit XVI cite Evdokimov qui considére que la
conversion de I’Eglise a laristotélisme au détri-
ment du platonisme joua un réle fondamental.
En refusant la doctrine des idées, I'aristotélisme
signa une profonde crise du symbolisme. Cet
antique « platonisme réformé par I'Incarnation,
écrit Benoit XVI, disparait pour une bonne part
des le XIIT siécle en Occident, de telle maniére que
lart de I'image cherche avant tout a représenter les
évenements eux-méme. L'histoire du salut est per-




cue moins comme sacrement que comme une his-
toire qui sest déroulée dans le temps. »

Ce détour historique nous est paru nécessaire :
la crise du sacré que traverse 'Occident nest pas
une nouveauté, mais tire ses racines dans la crise
du symbolisme qui court depuis de nombreux
siécles, méme s’il est certain que notre moderni-
té a franchi un pas supplémentaire dans sa totale
incompréhension du symbole et du sacré. Ainsi
nous ne vivons plus seulement une crise de l'art
sacré mais une crise de l'art en général qui se re-
flete dans le matérialisme. Il est devenu difficile
pour 'homme de voir au-dela des choses maté-
rielles, de sélever au-dela des images et des sens
afin de dépasser la matiére pour élever les sens
vers lesprit. Benoit XV parle de cette tendance
comme d’un « aveuglement de l'esprit ».

Les dérives de la musique déglise

Un certain nombre de dérives musicales, signes
d’une profonde incompréhension de la nature
de la musique sacrée, jonchent nos liturgies. Si
'accent peut étre mis sur les célébrations de la
forma ordinaria du rite romain, la forme extraor-
dinaire, 2 son niveau, nest pas non plus épar-
gnée. Nous pouvons ainsi nommer deux dérives
qui jalonnent aujourd’hui la liturgie romaine. La
premiére est la recherche de l'esthétisme en soi
et de la grandiloquence ; ce registre appartient
principalement aux célébrations dans la forme
extraordinaire du rite. La seconde concerne la
recherche de lefficacité pastorale comme but en
soi ; cette dérive appartient principalement aux
célébrations dans la forme ordinaire.

A propos de l'auteur

Clément Ménard est doctorant en science
politique a I'Université du Luxembourg et
chargé denseignements a I'Université Ca-
tholique de I'Ouest. Ses recherchent portent
sur la théologie politique contemporaine in-
carnée notamment par le mouvement de la
Radical Orthodoxy. 11 collabore également a la
revue en ligne PHILIT'T, revue de philoso-
phie et de littérature.

Le premier écueil concerne donc la recherche
de lesthétisme comme fin en soi, qui découle
d’une mauvaise compréhension de la nature de
lart et de la liturgie. Faire de la recherche esthé-
tique une fin en soi, cest-a-dire ne rechercher
le beau que pour le beau revient a accorder une
mauvaise place a ce dernier, une place erronée au
sein du cosmos.

L’art bien compris ne peut étre son propre but
et une fin en soi. Benoit XVI nous rappelle que
cette philosophie de I'art pour l'art « nie ce qui
détermine I’homme comme créature et voudrait
[ ¢lever au rang de seul créateur. » Cette concep-
tion est donc une absence de vérité puisque cela
contredit la propre essence de ’homme : celui-ci
est une créature avant d’étre un créateur ; il re-
coit avant de donner. Cette critique est partie
prenante de la critique du subjectivisme dans
lart : Tart et le beau se regoivent avant de se
créer. Ce subjectivisme a la racine de la moder-

«Aucunartsacré ne peutsurgir
de maniere isolée et subjective.
L'art sacré presuppose que l'on
est formé a l'intérieur de 'Eglise
et formé au nous de ['Eglise. »

nité a conduit a des conceptions erronées de la
nature humaine : de I'individualisme libéral aux
philosophies existentialistes, Thomme est pensé
comme un individu autonome, autoréférencé,
autoconstructeur. Pourtant, nous autre chrétiens
savons que 'homme ne se construit qu’avec
Dieu, ’homme ne regoit que de Dieu. Il en est
de méme pour l'art authentique et la musique
sacrée, qui ne peuvent se concevoir que dans une
relation d’obéissance a Dieu, a son Eglise et aux
lois du cosmos qu’il nous transmet. Benoit XVI
écrit ainsi : « Aucun art sacré ne peut surgir de
maniére isolée et subjective. L'art sacré présuppose
que L'on est formé i Uintérieur de UEglise et formé
au nous de I’Eglise. » Le beau nest donc jamais
I'ceuvre de ’Thomme seul : il est I'ceuvre de Dieu
a laquelle nous collaborons.

Le XIXe siécle a ainsi vu se développer des mu-
siques religieuses empreintes d'un style opé-
ratique et grandiloquent. Songeons au « Dies

Esprit de la liturgie

Irae » du Requiem de Verdi, qui verse dans un
registre horrorifique fort éloigné de lesprit de
la musique liturgique. Le risque de ces mu-
siques religieuses dix-neuviemistes fut de perdre
lorientation intérieure et cosmique que doit
avoir toute musique sacrée. Si la musique sa-
crée baroque était certes a de nombreux égards
grandiose et fastueuse, elle arrivait toutefois a
retranscrire la splendeur de Dieu sans séloigner
de la nécessaire orientation intérieure. Le dan-
ger de la passion qui sen dégageait était parfois
sur une ligne de créte, que le XIX¢ siecle a alle-
grement franchi.

Une « prostitution avec lincul-
ture »

Enfin, le deuxi¢me écueil particulierement pré-
gnant dans les liturgies actuelles concerne le
« pragmatisme pastoral qui se suffit 2 lui-méme »
selon les mots de Benoit XVI. La musique litur-
gique est profondément incompatible avec une
recherche de lefficacité pastorale qui ne viserait

que le succes, a travers I'adhésion des fideles
ou méme la conversion de futurs fideles. Cette
question se fait aujourd’hui surtout ressentir au-
tour de la problématique de la musique pop, ce
quon appelle par exemple la pop louange ou le
rock chrétien. Nous employons volontairement
le vocable, certes caricatural, de musique pop et
non pas de musique populaire. La musique pop
qui sest développée en Occident depuis ces cin-
quante dernieres années est précisément a re-
bours de l'esprit qui animait la véritable musique
populaire, sur deux points fondamentaux : la
communauté qui la porte et lesprit qui I'anime.
Au sens originel, la musique populaire est avant
tout lexpression d’'une communauté culturelle,
travaillée par un habitus culturel commun : une
langue, une histoire, une maniére de vivre, des
traditions. A lorigine, la musique populaire fait
essentiellement l'objet d’une transmission orale
avant d’étre éventuellement écrite. Les membres
de la communauté connaissent le chant sans
forcément savoir d'ou ce chant tire son origine.
Enfin, la musique populaire ne fait pas lobjet
d’'un dépassement historique rapide et immé-




diat : au contraire, elle tire sa force de la mé-
moire collective qui la porte.

A rebours de la tradition de la musique popu-
laire, la pop actuelle appartient au registre de la
société de masse et de la société de consomma-
tion, ces dernieres s’inscrivant dans un registre de
production de masse ne recherchant que le suc-
cés et le profit. Cest donc une musique standar-
disée, fabriquée industriellement et rapidement
périssable. La musique pop est ainsi au cceur de
la « dictature de I'argent » dénoncée par Benoit
XVI et s¢éloigne considérablement de lesprit de
la musique populaire, qui témoigne avant tout
d’un enracinement et donc d’une forme vie spi-
rituelle. Notre pape émérite a des mots tres durs
vis-a-vis de cette tendance musicale qui tend a
s'importer a l'intérieur de nos églises : « Est-ce
donc un succes pastoral quand nous pouvons nous
raccrocher au train de la culture de masse et devenir
ainsi complice de sa mainmise sur [étre humain ?
[...] La banalisation de la foi nest pas sa nouvelle
inculturation mais la négation de sa culture et et
une prostitution avec l'inculture. »

Mais le danger de la transposition de la musique
pop en musique sacrée ne tient pas seulement a
son origine industrielle et a son statut dobjet de
consommation. Le danger vient principalement
de la forme artistique quelle décide d'emprun-
ter pour se faire accepter autant que possible par
les masses — et donc étre rentable. Le propre
de cette musique est de procurer aux individus
une « prétendue libération de soi » a travers
lexpérience de l'agitation des sens par le bruit
et la masse. Benoit XVI écrit joliment que « /z
musique de la sobre ivresse de I'Esprit Saint semble
n'avoir que peu de chances ici, quand le moi est tenu
prisonnier, que [esprit est enchainé [...]. » Car au
fond, l'extase des sens ne conduit pas a la vie de
esprit mais cherche au contraire a engloutir
Tesprit dans les sens. Ce nest pas une musique
qui purifie mais qui étourdit I€étre.

Terminons par un bref état des lieux de la crise
de la musique sacrée que nous traversons. En
premier lieu, la musique sacrée est traversée
par une profonde perte du sens de son identité
culturelle, causée notamment par la globalisa-
tion de la culture. Nous voyons que la musique

sacrée est devenue élitiste. Seuls des spécialistes
initiés peuvent pénétrer ce cercle privilégié. Cet
élitisme a rendu particulierement difficile le ca-
ractére accessible et populaire de la musique sa-
crée. A l'inverse de cette tendance, la musique
populaire sest détachée du peuple pour devenir
un objet de consommation, un phénomene de
masse, « fabriqué de maniére industrielle et qui,
en fin de compte, mérite le qualificatif de culte de la
banalité » asséne Benoit XVI. Tous ces éléments
témoignent d’une profonde crise de la culture, et

« L'extase des sens ne conduit
pas a la vie de l'esprit mais
cherche au contraire a en-
gloutir l'esprit dans les sens. Ce
n'est pas une musique qui pu-
rifie mais qui étourdit ['étre. »

donc de la musique sacrée et de la liturgie en gé-
néral. Comme souvent, les éléments de réponses
se trouvent dans un renouveau de I'intériorité et
de l'authentique vie spirituelle et dans une redé-
couverte de l'essence de la liturgie.

Concluons par ces éclairantes recommandations
du pape-théologien : « Dans l'univers occiden-
tal pourtant le terme de sous-culture ne devrait
pas nous effrayer. Dans la crise de la culture que
nous traversons peut tout a fait surgir, a partir
de petits ilots d’intérét spirituel, un nouveau be-
soin de purification et d’unification culturelles.
La o, dans des communautés vivantes, la foi a
pris un nouveau départ, on voit déja comment la
culture chrétienne repart, comment l'expérience
communautaire inspire et ouvre des pistes que
nous ne pouvions pas deviner auparavant. »
Peut-étre le pari du renouveau communautaire
est-il une solution ? X%

Esprit de la liturgie

Dossier art et liturgie

Le mot de la fin

Bernard Frossard

epuis quelques années, nous dé-
couvrons avec enthousiasme un
renouveau de la musique litur-
gique, ou les formes anciennes
sont utilisées comme fondation
et comme point d’ancrage de nouvelles formes
mélodiques. Il y a d’ailleurs un regain d’intérét
pour le grégorien lui-méme dans la jeunesse
actuelle, comme l'ont démontré les Rencontres
Grégoriennes qui ont eu lieu 4 Paray-le-Mo-
nial en octobre dernier ou encore Iévénement
Ecclesia Cantic. Malheureusement ce regain
d’intérét pour 'ars antiqua n'a pas trouvé décho
dans le domaine pictural ou architectural, 4 de
rares exceptions, comme le travail d’Augustin
Frison-Roche (p.ex. Le secret de I'Apocalypse).

Il semble pourtant fondamental que tous les do-

maines de l'art sacré connaissent un renouveau :
il s’agit de réveiller nos sens, trop longtemps en-
dormis par soixante années de vacuité artistique.
Il nous faut retrouver ou ériger des structures
qui dans notre société moderne puissent nous
porter a la contemplation, sans quoi un renou-
veau liturgique qui ne serait que dans les cceurs
ne pourrait s’'incarner.

Que devons-nous donc faire de tout cela? “Sei-
gneur, vers qui donc irions-nous” aurait-on en-
vie dexprimer comme supplique. Les initiatives
vers une revalorisation du sacré sont abondantes
mais elles sont limitées, non pas tant par la vo-
lonté et le manque de moyens de ceux qui les
portent que par le manque de soutien de la
hiérarchie dont l'attitude varie entre une bien-
veillance passive et le rejet total. Dans les deux
cas, le soutien de I'épiscopat est on ne peut plus
lacunaire.

Que pouvons-nous donc faire ? Eh bien, je crois
que la réponse est : rien, nous ne pouvons rien
faire quant a l'attitude de nos pasteurs (on peut

toujours prier !) mais nous devons devenir une
minorité créative extrémement agissante et flo-
rissante comme le suggére Benoit XVI dans son
vol vers Prague :

« Je dirais que normalement ce sont les minorités
créatives qui déterminent l'avenir, et en ce sens
/ ’E‘glise catholique doit se sentir comme une mino-
rité créative qui possede un héritage de valeurs qui
ne sont pas les choses du passé, mais qui sont une
réalité tres vivante et actuelle. »

(voyage apostolique, 26 septembre 2009)

Devenir une minorité créative exige de nous
plusieurs choses : un désir de se mettre au service
de I’Eglise, 12 ol nous le pouvons, un désir de se
former, un désir de faire I'intention de I’Eglise,
cest a dire mettre en pratique ce que demande
I’Eglise en matiere d’art, de liturgie, de trans-
mission de la Foi. Il faut dire que la réflexion
dans ces domaines est plus ou moins stagnante
selon les pays et que I'implication de jeunes laics
et de jeunes clercs bien formés permettrait de
les revitaliser.

I1 nous est donc non seulement possible mais 6
combien nécessaire de créer des ilots de beau-
té et de spiritualité, des points névralgiques ou
convergent les forces vives des fideles et d'ou
surgira I'action missionnaire portée par 'Esprit
Saint comme nous y appelle sans cesse le pape
Frangois. Cest donc en deux étapes que notre
travail doit se faire, le premier pas : un retour a
la contemplation ; et le deuxiéme, 'action mis-
sionnaire tirant sa source du premier : Contem-
plata aliis tradere, communiquer aux autres le
fruit de ce que l'on a contemplé, comme disent
nos amis dominicains.

Au boulot !

Bernard Frossard
Président d’Esprit de la Liturgie




Esprit de la liturgie

Chant grégorien

Romanité et bonitas formarum

e souhaiterais examiner ici le rapport qui

existe dans le chant grégorien entre texte,

musique et rite. Je prendrai d’abord grand

soin de définir deux réalités éminemment

polysémiques: le chant grégorien et le
rite romain; il me semble que cette définition
est un exercice fondamental pour saisir le lien
entre romanité rituelle et chant grégorien. Le
lecteur que ces considérations ennuient pourra
se reporter directement au paragraphe “Chant
et rite” page 33. Ensuite, je tenterai de dépasser
I'affirmation (au demeurant tout a fait vraie) se-
lon laquelle le chant grégorien est suprémement
au service de son texte, pour montrer comment
il dit plus que son texte, en éclairant le rapport
entre ce dernier et l'action rituelle particuliere
qui lui est attachée.

Quest-ce que le chant grégorien 2

Le terme admet de multiples définitions; je vais
en donner trois, qui recouvrent trois réalités tres
différentes; et cest a partir de la troisieme que
je vais opérer dans la suite, quoique les deux
premiéres aient leur valeur propre dans leur do-
maine propre.

Le chant grégorien des historiens

Pour un historien, le chant grégorien est le ré-
pertoire musical formé pendant le siécle qui pré-
céda la réforme carolingienne (donc entre 700
et 800), par importation en Francie (le royaume
mérovingien, puis carolingien, couvrant louest
de I'Allemagne, le Bénélux et la moitié nord de
la France) du chant quon appelle aujourd’hui
vieux-romain, qui comme son nom lindique

Matthias Bry

était le chant employé 4 Rome avant d’y étre
supplanté par le chant grégorien, importation
décidée par les souverains Francs et réalisée par
de nombreux échanges de chantres entre la cour
papale et la cour royale franque durant le 8e
siecle.

Au sobre et solennel chant vieux-romain, les
chantres francs ajoutérent de nombreuses or-
nementations, reflétant le gout des barbares du
nord pour une certaine exubérance - exubérance
qui nous semble aujourd’hui trés relative!

Ce chant, plus proprement appelé romano-franc,
tut appelé grégorien sous Charlemagne par ré-
térence a la réforme de saint Grégoire le Grand
(mort en 604), non pour exagérer son antiquité,
mais parce qu'il se voulait un simple développe-
ment du chant romain que Grégoire le Grand
avait stabilisé en créant la Schola cantorum de
Rome.

Le chant grégorien des historiens est donc dé-
fini par les manuscrits du 9°-10° siécles, les pre-
miers sur lesquels figure la notation musicale en
plus du texte, ce qui en exclut, d'une part, les
compositions postérieures, et d’autre part, les
parties chantées de la liturgie qui sont pas issues
de cette assimilation par la culture franque de
l'art musical romain; ce dont nous donnerons
quelques exemples plus loin.

Le chant grégorien des musicologues

Pour un musicologue ou un musicien versé dans
ces matiéres, le chant grégorien est un chant:
— monodique, cest-a-dire a une seule voix;

— a capella, cest-a-dire sans accompagnement
d’instruments;

— employant Iéchelle diatonique, cest a dire les

2021 — n°2

29



tons et les demi-tons tels quoon les connait dans
la musique occidentale jusqu'a nos jours;

— modal, clest-a-dire que chaque pi¢ce emploie
les notes de la gamme naturelle en les organi-
sant autour d’une ou deux teneurs ou cordes, des
notes sur lesquelles la mélodie se pose régulie-
rement et autour desquelles elle se développe;
— relativement orné, et faisant usage de figures
mélodiques, ou cadences, nombreuses mais bien
identifiées; ceci le diftérencie du plain-chant
des 17¢ et 18¢ siecles, beaucoup plus simple dans
son expression.

Cette définition recouvre donc les compositions
ajoutées au répertoire liturgique apres cette pre-
miere moitié du moyen-dge qui définit le chant
grégorien des historiens, pour autant que ces
compositions dites néo-grégoriennes respectent
le caractére musical propre du chant grégorien,
tel quon I'a défini ci-dessus, ce qui est le cas de
la plupart d’entre elles.

Le chant grégorien du Concile Vatican 11

D’apreés la constitution Sacrosanctum Concilium
(1963) du deuxieéme concile du Vatican, le chant
grégorien est le chant propre de la liturgie ro-
maine.

Cette phrase est la plupart du temps consi-
dérée comme étant lattribution d’'un titre ou
d’une distinction (“chant propre de la liturgie
romaine”) a4 une réalité préexistante (le chant
grégorien - reste a savoir lequel: celui des mu-
sicologues ou celui des historiens, ou un autre
encore).

On devrait plutdét comprendre cette phrase
comme une définition. Quest-ce que le chant
grégorien? Clest ce quon chante dans la liturgie
romaine. Mais que chante-t-on dans la litur-
gie romaine ? Au moment ou le Concile donne
cette définition, ce quon chante dans la liturgie
romaine est défini par ses livres ofhiciels: I'4n-
tiphonale Romanum de 1912, pour loffice divin
(sauf Matines), le Graduale Romanum de 1908,
révisé en 1961, pour les chants de la Messe (sauf
les parties du prétre), le Missale Romanum de
1962 (pour les parties du prétre a la Messe).

Et que contiennent ces livres?

— Le chant grégorien des historiens, clest-a-
dire toutes les pieces du chant romano-franc du
9¢siecle, plus ou moins bien restituées, pour em-

ployer le terme consacré, a partir des manuscrits
anciens, a l'exception notable des répons de Ma-
tines, joyaux de la musique liturgique médiévale,
que le rite romain n'a toujours pas officiellement
restaurés (encore que quelque progres ait été fait
en ce sens apres la réforme liturgique);

— le chant grégorien des musicologues, cest-a-
dire, en plus des pieces précédentes, des pieces
plus récentes, allant du XII¢ au XX° siecle, fi-
deles aux caractéristiques musicales du chant
grégorien;

— une grande variété de tons communs qui
constituent une partie incontournable de ces
livres, mais qui ne sont pas capturés par les défi-
nitions précédentes. Ce sont les tons sur lesquels
on chante les psaumes de loffice (rappelons
que chaque office comporte entre trois et neuf
psaumes), les psaumes de la messe (en 1963, il y
en a deux: un a lentrée et un a la communion;
le premier est aujourd’hui le plus souvent réduit
a4 son antienne et un verset, le second est réduit
a son antienne); il s’agit encore des tons sur
lesquels le prétre chante Dominus vobiscum et
'assemblée répond Et cum spiritu tuo, des tons
sur lesquels on chante les lectures de la messe et
de Tofhice, des tons sur lesquels le prétre chante
la préface de la Messe, le Pater noster, et ainsi
de suite;

— des directives sur la maniére de chanter, qui
sont inséparables des partitions elles-mémes,
qui constituent des indications d’interprétation
au méme titre que celles figurant sur la portée
de nos partitions modernes. En particulier, cer-
taines parties doivent se chanter reczo fono, est-il
précisé, cest-a-dire contintiment sur une seule
note, ou bien woce recta et depressa, cest-a-dire
recto tono sur une note trés grave.

Suis-je en train d’affirmer que de débiter une
phrase ou un texte entier sur une seule note,
ce serait du chant grégorien? Oui, sans hésita-
tion, puisqu’il s’agit de chant et que cela a lieu
au sein de la liturgie romaine. Du recto fono aux
All¢luias les plus ornés, du ton dit de la Pro-
phétie servant pour chanter les lectures vétéro-
testamentaires des Quatre-Temps et des Vigiles,
aux hymnes des heures de l'office, voila tout ce
quembrassaient dans leur esprit les Peres conci-
liaires quand, en 1963, ils liaient indissoluble-
ment le chant grégorien et la liturgie romaine.

Esprit de la liturgie

Mais quelle liturgie romaine ?

Qu’est—ce que le rite romain 2

Je vais également donner trois définitions de ce
terme; mais contrairement aux trois définitions
du grégorien, qui sont toutes trois vraies (encore
que seule la troisiéme me semble permettre d’ex-
primer correctement la place du chant grégorien
dans la liturgie), les deux premiéres définitions
que je vais donner sont fausses, ou au moins as-
sez incompletes pour qu’il faille les rejeter.

Le rite romain des arcbéologues

Lunivers de la liturgie est plein de nostalgiques.
Ce nlest pas un mal en soi; il me semble que
tout historien fantasme son propre Age d’Or, et
sait bien, méme inconsciemment, quelle date il
choisirait §'il lui était offert de voyager dans le
temps. Nous prétendons tous étre tournés vers
Pavenir, et ultimement vers la Parousie; et nous
essayons sincerement de étre, du moins la plu-
part d’entre nous. Mais nous avons tous notre
époque fétiche - et notre lieu fétiche, car le rite
romain n'a été unifié géographiquement que tres
récemment.

Certains cédent a cette tentation et, plus ou
moins consciemment, appellent “rite romain” la
liturgie telle quelle était pratiquée a leur point
tavori du temps et de lespace. L'auteur de ces
lignes réve la nuit — la nuit, mais pas le jour,
cest a dire involontairement — de vivre la litur-
gie des cathédrales de Metz, Aix-la-Chapelle et
Laon autour de 820. Cette forme particuliere de
perversion est assez rare; il existe trois princi-
paux clubs d’archéologues aux perversions plus
répandues.

— Les fixistes, qui déterminent subjectivement
une date a partir de laquelle un modernisme
fantasmé 4 commencé de s’introduire dans la
liturgie; pour la majorité, cest 1962; clest la
popularité des livres de 1962 qui a poussé Be-
noit XVI a reconnaitre ceux-ci comme forme
extraordinaire du rite romain dans Summorum
Pontificum Cura en 2007. Certains arguent que
'action de Mgr. Annibale Bugnini, le principal
auteur de la réforme de 1969-1975, a commen-
cé avec la réforme de la semaine sainte de 1955,
et donnent 1954 comme la date indépassable
de la liturgie romaine. D’autres enfin, plus rares,

considérent que saint Pie X, qui, dans Divino
Afflatu (1911), a énormément raccourci l'office
en supprimant les répétitions de psaumes dans
le psautier hebdomadaire, sest écarté de la dis-
position immémoriale du psautier romain en
faisant, avant la lettre, ccuvre de pastoralisme, et
sen tiennent a [‘état de la liturgie en 1910.

— Les vieux-jeunes, qui vont tranquillement
sur leur soixante-dix ans en se morfondant de
ce que le grand élan des années post-conciliaires
semble sessouffler avec le retour de quelques
soutanes, d'un petit peu de latin, mais surtout
d’une jeunesse désireuse de sacré et peu alléchée
par I'idée de rendre a la Majesté divine le culte
quelle mérite en chantant des paroles dignes
d’une mauvaise Internationale sur une musique
digne d’un mauvais Patrick Sébastien, et taxant
cette jeunesse de rigidité, nouveau péché mortel
a la mode.

— Enfin, les archéologues que visait spécifi-
quement Pie XII dans Mediator Dei (1947) —
encore que sa condamnation puisse fort bien
sappliquer rétroactivement aux deux premiéres
catégories —, cest-a-dire ceux qui visent, ou
prétendent viser, un retour a la liturgie aposto-
lique et paléo-chrétienne (certains acceptent de
considérer également la liturgie basilicale des 4e
et 5e siecles, encore qu’ils choisissent soigneu-
sement ce qu’ils en retiennent, surtout pas, par
exemple, lorientation). Non contents de nier la
possibilité que I'Esprit Saint puisse conduire
I'Eglise au cours de histoire dans ses défini-
tions liturgiques, ils sont forcés de compenser
par leurs propres inventions l'absence presque
totale de certitudes sur le contenu de la liturgie
des premiers siécles (la somme des faits certains,
ou méme seulement trés probables, a propos de
la liturgie avant le 6° siécle, tiendrait aisément
sur le recto d’une feuille A5).

Ce nlest pas sans un certain malaise quil faut
admettre que ce troisieme club d’archéologues
a eu une influence déterminante sur la réforme
liturgique des années 1970.

Il nest pas nécessaire de sétendre beaucoup sur
la vacuité de ces définitions, entierement subjec-
tives et arbitraires, nourries surtout par I'imagi-
nation et le fantasme.




Le rite romain de Traditionis Custodes

Jappelle, un peu plaisamment, “rite romain de
Traditionis Custodes”, le rite qui, a une date don-
née de T'histoire, est celui pratiqué 2 Rome par
la curie pontificale.

Ce rite romain-1a a toujours été assez dépouillé,
comparativement aux liturgies qui se déploient
dans les cathédrales de I'Europe occidentale,
d’Aix-la-Chapelle a Lyon, de Narbonne a Sa-
lisbury. I1 est codifié par le peu recommandable
pape Nicolas IIT en 1277, et étendu en 1570
par saint Pie V a tous les dioceses latins dont
le rite propre datait de moins de 200 ans. Il est
régulierement modifié de maniére unilatérale
par l'arbitraire pontifical, ce qui va alimenter les
tensions entre Rome et les Eglises particuliéres
des différents pays européens (surtout la France)
jusqu’a la fin du 19 siécle.

Enfin, ce rite se transforma en profondeur lors-
qu’il fut presque entiérement réécrit en 1970, et
traduit; son ars celebrandi ne cessera jamais de
dépendre fortement du pontife régnant, avant
comme aprés la réforme ; mouvement de balan-
cier finalement assez traditionnel.

Il est a noter que dans cette définition, le rite ro-
main est aujourd’hui célébré presque exclusive-
ment en italien et en anglais, sauf pour certaines
parties qui sont encore chantées en latin et en
grégorien.

En somme, le rite romain de Traditionis Custo-
des, cest ce que le pontife régnant a décrété,
indépendamment de tout souci de continuité
historique.

Le rite romain du Concile Vatican I1

En écrivant que le chant grégorien est le chant
propre de la liturgie romaine, les Péres conci-
liaires ne pouvaient certainement pas avoir une
posture archéologique: en effet, affirmer que le
chant grégorien est le chant propre d’un objet
passé et figé est peut-étre vrai, mais ce nest stire-
ment pas intéressant; cela reviendrait a énoncer
un fait historique (en tel liey, 2 telle époque, on
chantait du chant grégorien) sans qu'il ne puisse
y avoir aucune conséquence pratique hic et nunc.
Les Peres conciliaires ne pensaient sirement pas
non plus a la seule liturgie de la curie papale.

D’une part, venant de dioceses des quatre coins
du monde, ils la connaissaient assez peu; d’autre
part, la liturgie curiale étant soumise a4 un cer-
tain arbitraire pontifical, toute vérité quon dit
sur elle ne peut étre que de faible portée: elle
tient dans le temps jusqua la prochaine réfor-
mette, et elle tient dans l'espace dans les limites
du diocese de Rome.

Il faut donc prendre 'hypothése que les Péres
conciliaires ont voulu, en liant chant grégorien
et rite romain, poser une affirmation qui était
vraie avant eux et resterait vraie apres eux, et qui
était vraie pour toutes ces parties de I'Eglise la-
tine qui nont pas d’autre rite propre que celui de
Rome, quelles que soient les adaptations locales
quon y avait ménagées dans le passé et quon
continuerait d’y ménager dans 'avenir.
Qu'est-ce donc que le rite romain? Clest la col-
lection, ou, mieux, la récapitulation (les impri-
meurs parleraient d’image composite, et les ma-
thématiciens, d’intégrale), de toutes les liturgies
célébrées dans I'histoire de I'Occident chrétien,
du moment qulelles étaient célébrées en réfé-
rence 4 ce qui se faisait ou sétait fait a Rome,
sans forcément en chercher une imitation par-
faite.

Cette définition est bien belle, pourra-t-on ré-
torquer, mais elle est absolument inutilisable;
jen conviens. Cependant, employer cette défi-
nition permet de dégager quelques constantes,
quelques caractéristiques du rite romain, non
pas universelles sans exception, mais dont les ex-
ceptions sont marginales, et qu'un ceil honnéte
reconnait comme centrales dans cette immense
collection de liturgies particuli¢res de toutes les
époques.

On peut citer, péle-méle, la structure de I'année
liturgique, la structure de la Messe, les huit of-
fices quotidiens, la majorité des oraisons, chants
et lectures du cycle des dimanches (les oraisons
et les lectures ont été entiérement changées dans
I'usage réformé apres 1970, mais pas les chants,
qui subsistent dans le Graduel de 1974), et sur-
tout une maniere de prononcer les prieres du
prétre comme de I'assemblée, qui nest jamais la
voix parlée, mais toujours soit la voix basse, soit
le chant, un chant monodique, a capella, modal,
orné, autrement dit, mouvant et mutant avec
plus ou moins de succes a travers les époques, le
chant grégorien.

Esprit de la liturgie

Chant et rite

Nous voici arrivés, aprés un développement sé-
mantique dont le lecteur qui I'a enduré jusqu’au
bout me pardonnera la longueur, 4 1a conclusion
de cette premiere partie: le chant grégorien est
le support de la parole dans la liturgie de I'Oc-
cident chrétien, de son évangélisation primitive
a nos jours. Il est le vecteur de tous les textes
qui ne sont pas récités a voix basse, qu’ils soient
chantés recto tono, ou de maniére syllabique ou
psalmodique, ou au contraire d’'une maniére si
ornée que de longues secondes en séparent les
mots. Cette définition, bien sir, admet des ex-
ceptions: il y a bien une poignée de textes lus
lors de la célébration des sacrements autres que
I'Eucharistie; et dans cette petite fraction de
seconde que sont les soixante-dix derniéres an-
nées au regard de Ihistoire de I'Eglise, la majo-
rité des textes liturgiques a été lue a voix haute
plutdt que chantée; il y a bien eu des époques
ou le chant ne pouvait, d'un point de vue mu-
sical, revendiquer qu'une parenté trés lointaine,
voire inexistante, avec le chant grégorien: cest le
cas de notre époque, et ce fut aussi le cas d’une
partie de Iépoque moderne et industrielle; il y
a bien certains lieux dans 'Occident chrétien
ou le chant liturgique n'a jamais eu les carac-
téristiques musicales du grégorien: cest surtout
le cas du chant mozarabe, car les chants am-
brosien, dominicain, coutangais, clunisien, ne
se différencient qu'a peine, musicalement, du
chant grégorien romain. Mais ces exceptions
ont toutes un caractére périphérique: soit géo-
graphiquement (I'Espagne mozarabe, c’est loin),
soit chronologiquement (la déclamation parlée
des lectures, cest récent), soit musicalement (le
plain-chant, cest une dégénérescence du grégo-
rien qu'un énergique sursaut impulsé par Dom
Guéranger a eu tot fait de restaurer).

Nos définitions bien choisies des deux termes
de la phrase de Sacrosanctum Concilium nous
permettent donc dexprimer une fois de plus
I'articulation fondamentale entre le rite romain
et le chant grégorien: le second est la voix natu-
relle du premier, le support de sa parole.

Diwversité du rite,
diversité des formes

La bonitas formarum

A Iépoque contemporaine, cest le motu proprio
Tra le sollecitudini (moins connu sous son titre
latin Inter plurimas pastoralis officii sollicitudines)
du saint pape Pie X, publié en 1903, qui définit
les bases théoriques de la musique liturgique,
pour la premiére fois depuis le concile de Trente
(et dans la continuité de ce dernier). Trois cri-
teres y sont donnés: la sanctitas, Vuniversalitas,
et la bonitas formarum. Pie X développe ces trois
criteres: la sanctitas impose quon ne devrait pas
pouvoir confondre une piece de musique litur-
gique avec une piece de musique profane, ni
par son texte, ni par sa composition; l'univer-
salitas nest pas 'uniformité géographique abso-
lue, mais permet d’exprimer le génie musical de
chaque culture seulement dans la mesure ou il
se conforme au caractére objectif du culte divin;
mais cest la bonitas formarum qui nous intéresse
aujourd’hui. Pie X développe peu cet aspect, si
ce mest pour préciser que cette beauté doit élever
I'ame et non seulement consister en un exercice
esthétique sans but supérieur a lui-méme.

Le pape poursuit son propos en expliquant que
le chant grégorien posséde au degré ultime ces
trois qualités.

Le texte latin (et loriginal italien, bonta delle
forme) seraient mieux traduits en parlant de
lexcellence des formes. Pourquoi ce pluriel a
formes? Parce que le chant grégorien, tel quon
'a défini au-dessus, possede de toute évidence
une trés grande variété de formes, allant du
recto tono aux interminables mélismes des al-
léluias; la diversité des actions rituelles au sein
du rite romain entraine une diversité de formes
musicales pour le chant liturgique, et chacune
de ces formes doit étre excellente, cest a dire
portée a son plus haut degré de perfection tech-
nique. Dans son chirographe pour le centenaire
de T7ra le sollecitudini, le saint pape Jean-Paul 11
va plus loin, en enseignant que “la musique li-
turgique doit répondre & certaines conditions
spécifiques: 'adhésion totale aux textes qulelle
présente, ’harmonie avec le temps et le moment
liturgique auquel elle est destinée, la juste cor-




respondance avec les gestes proposés par le rite.
Les divers moments liturgiques exigent en ef-
fet une expression musicale qui leur soit propre,
visant 4 chaque fois a faire apparaitre la nature
propre d’un rite déterminé”. Nous allons voir
pourquoi le chant grégorien correspond a ces
conditions de maniére insurpassable.

Contexte scriptumire et rituel

Considérons deux emplois liturgiques de ce ver-
set du psaume 50:

Aspérges me, Domine, hyssépo, et munddbor : lavd-
bis me, et super nivem dealbdbor.

Asperge-moi, Seigneur, avec I'hysope, et je serai
pur; lave-moi et je serai plus blanc que neige.

On trouve ce verset chanté avec le reste du
psaume 50 (le fameux Miserere, psaume péni-
tentiel par excellence) a loffice des Ténébres
du vendredi saint, sur le ton 7c commandé par
Pantienne Proprio Filio suo (ci-dessous, premier
extrait).

On le chante également pendant 'aspersion a la
grand-messe dominicale (ci-dessous, deuxiéme
extrait).

Comparons ces deux partitions. Elles ont en
commun le mode 7 (transposé), dont 'antienne
de l'aspersion dominicale exhibe toutes les ca-
ractéristiques: repos intermédiaire sur le ré (fi-
nales du segment Asperges me, du segment Do-
mine et du segment lavabis me); forte présence
mélodique du do parmi les notes de passage;

finales des deux stiques sur le sol inférieur.
Le mode 7 neest généralement pas consi-
déré comme un mode triste, ou péniten-
tiel (ce sont plutdt les modes 2 et 6), il
exprime une certaine confiance; Guido
d’Arezzo le qualifie d’angélique, et Adam
de Fulda, de ton de la jeunesse.

Quelles différences observe-t-on ? Le ver-
set de psaume est chanté sur le rythme
naturel de la parole, et dure environ six
secondes; on parle de forme syllabigue.
L’antienne est chantée sur le rythme d’une
déclamation trés lente, et dure environ
trente secondes. Elle comporte donc des
notes de passage ornementales; on parle
de forme neumatique.

De plus, le verset est chanté dans le
contexte du psaume entier, a égalité avec
les dix-neuf autres versets de ce psaume; il
constitue l'action liturgique principale au
moment de sa récitation; il nest pas ré-
pété. I1 est chanté par des chanoines, des
moines, un groupe de laics, généralement
pas par une grosse assemblée (méme 2
Iépoque ou les offices des Ténébres étaient
trés 4 la mode, on n'y rencontrait pas la
méme foule qu'a la messe). Avec le reste
du psaume 50, il exprime le sentiment gé-
néral d’une contrition pleine despérance.
Au contraire, ce méme verset du psaume
50 est mis en valeur de maniére singuliere
dans l'antienne, d’autant quil est chan-
té par tout le peuple a la Messe; clest un
chant d’assemblée, dou l'intérét d’une
certaine lenteur dans le débit des syllabes
(tous ceux qui ont entendu le Je crois en

-

a—a

A

-spérges me hyssopo, et munddbor: * lavabis me, et super nivem de-albdbor.

e &
L

_,'.’“I'-r__'.l;ﬂ.!# :

..LI".

A -spér-ges me, * Domi-ne, hyssopo, et munda-bor :

RS

a T

15 =

n—: ..¢
., B
L

:
Yah

M

lava- bis me, et super nivem de- alba-bor.

Esprit de la liturgie

| | L . | - .
o L L
v Sm Hy o8 S et .
+ a * "
B N s, Kl i OV ol
ene- dicd- mus Do- mi-no. K. Dé- o gra- ti- as.
a
.
iaiiaiialle Mal - N W ) A,
B I" IT‘

enedicimus D6 mino. R, De-o grati-as.

Dieu récité par une foule nombreuse ont consta-
té quil était parfaitement inintelligible & un
non-initié, sauf quand la foule adopte un débit
nettement plus lent que celui d’'une conversa-
tion). L'Asperges me accompagne I'aspersion, qui
constitue l'action liturgique principale, dont il
dépend et qu'il illustre: 'assemblée est invitée
a se remémorer son baptéme par ce chant. Il
est répété, généralement deux fois, mais parfois
trois ou plus si 'aspersion se prolonge, s’adap-
tant au rite dont il dépend.

Nous observons donc dans cet exemple deux
formes du chant grégorien, qui permettent, ou
bien d’insérer un fragment de texte dans son
contexte scripturaire (cest le cas du verset), ou
bien délever celui-ci au-dessus de son contexte
scripturaire (cest le cas de I'antienne) pour I'ap-
pliquer a une réalité (le baptéme) inconnue de
son auteur humain.

Solennité du jour liturgique

Considérons les deux chants qui figurent en
haut de cette page. Le premier sert de conclu-

sion aux Laudes des fétes de 2e classe (dans
I'usage réformé, il conclut les Laudes des fétes,
par opposition aux mémoires et aux solennités).
Le second conclut les Laudes (et les Vépres) des
féries de I’Avent et du Caréme.

Il apparait clairement que le chant grégorien,
pour le méme texte assurant la méme fonction
rituelle, permet de différencier le degré de so-
lennité du jour liturgique, en adoptant la forme
mélismatique (pour les plus grandes fétes), neu-
matique (comme dans le premier exemple) ou
syllabique (comme dans le second).

Fonction du texte et de la piece

Considérons deux emplois liturgiques de ce ver-
set du psaume 16:

Custodi me, Domine, ut pupillam dculi. sub umbra
aldrum tudrum protege me.

Garde-moi, Seigneur, comme la prunelle de
I'ceil; a l'ombre de tes ailes, protége-moi.

On chante ce texte comme graduel a la Messe
(partition ci-dessous). Depuis au moins le 8¢

e

—l—l—: t

ustodi me, * Dd- mi-

A
] Ia.!..
ialia [ 5‘{'!'4’15__'1

v, H

pillam  6- culi: sub umbra

- 1

rum  pro-te- ge me.




[Tl WP

% m

Custddi nos, Démine, ut pupillam éculi:

[
g A —aaa [ B A
[ ] 11;’-!.

Sub umbra alirum tu-arum protege nos.

siecle (on ne dispose pas de sources assez fiables
avant), et jusqu’a la réforme de 1969, ce graduel
était chanté apres I’Epitre sur les dons de I'Es-
prit (1 Corinthiens 12) et avant 'Alléluia 7¢ de-
cet hymnus, Deus, in Sion, et tibi reddétur votum
in _Jerisalem (11 est bon de te chanter, Dieu, dans
Sion, et de tenir nos promesses envers toi dans
Jérusalem), puis la parabole du publicain et du
pharisien (Luc 18). Les lectures qui l'encadrent
sont aujourd’hui variables et ne sont jamais
celles citées ci-dessus.

Entre les lectures de la messe, la liturgie propose
un temps de méditation avec le chant du graduel
et de l'alléluia. Le texte est servi trés lentement,
certaines syllabes comportant une quinzaine de
notes : on parle de forme mélismatique. Les mots
sentremélent, dans lesprit des assistants, avec
les échos de I'Epitre qui vient d’étre lue; pour
ceux qui ont lu les textes de la messe a 'avance
(cest a dire le plus grand nombre, espérons-le),
les longs mélismes se superposent également
aux paroles les plus frappantes de la parabole du
pharisien et du publicain qui va suivre.

Les mots sur lesquels portent les mélismes ne
sont pas forcément les plus importants; et 'ac-
centuation latine des mots nlest pas prise en
compte (ce sont parfois les dernieres syllabes
des mots, normalement faibles, qui portent les
mélismes: Domine, tuarum; ou bien des mots
d’une seule syllabe, sub, deux fois me).

Clest que la composition de ce graduel sert son
texte, mais pas seulement son texte : elle s’inscrit
dans le reste de la liturgie de la Parole (on aurait
dit dans le passé: messe des catéchumeénes), et
elle la sert dans son ensemble: garde-moi, Sei-
gneur, pourrait gloser un fidéle de cette assem-
blée, garde-moi de confondre l'observance et la
sincérité, comme le fait le pharisien; garde-moi
de lesprit de division dont parle saint Paul au
début de son épitre.

On chante également ce verset du psaume 16
comme versicule a Toflice de Complies, avec un
texte légerement modifié (passage au pluriel des
deux me), aprés avoir écouté la lecture bréve (ou
capitule) et chanté le répons bref In manus tuas
(En tes mains je remets mon esprit), et juste
avant de chanter le cantique de Syméon (parti-
tion en haut de cette page).

Au contraire du graduel, la maniére dont celui
qui chante Complies appréhende ce verset n'est
pas informée par de longs textes qui l'encadrent,
mais simplement par 'heure de la journée: la
nuit est comprise comme une période de danger
et de tentations, et 'assistance divine est invo-
quée ici de maniere plus immédiate.

La fonction rituelle de ce versicule nest pas
d’abord de faire méditer son texte par la com-
munauté en priére, mais plutot d’articuler entre
elles deux parties de lofhice, a la maniére d’une
virgule dans une phrase. Les mots individuels ne
sont pas distingués les uns des autres; la phrase
est servie recto tono et le mélisme final permet
d’épuiser son souflle pour reprendre une grande
inspiration avant de chanter I'antienne du Nunc
Dimittis.

Nous observons donc dans cette exemple deux
autres formes du chant grégorien en forte dé-
pendance avec le contexte rituel dans lequel
elles s’inserent: dans un cas, il s’agit d’'une pause
méditative entre deux rites intellectuellement
denses (les lectures); dans l'autre cas, il s'agit
d’une bréve respiration entre deux parties de

loffice.
Caractérisation du texte

Comparons deux extraits de lectures de la Messe.
Il s’agit de deux lectures du méme jour, le same-
di des Quatre-Temps de septembre. Le choix,

peu répandu, de les noter ici en frangais, permet

Esprit de la liturgie

L

%I—H—I—I—I—I—l—l ]

" =

R aA—a—a—&
A=

& I—I—I—I—J

._

e dixicme jour de ce septicme mois est le jour des Expi-ations: vous affligerez vos

i

i ] —a—a—R L] &

f—a—a—a—a—a—R—h

T

-

ames ; et vous offrirez au Seigneur des sacri-fices faits par le feu.

de mieux faire ressortir le caractére propre des
deux textes I'un par rapport a l'autre.

Notre premier exemple est un fragment de lec-
ture vétérotestamentaire (Lévitique 23), chanté
sur le ton dit “de la Prophétie” (en haut de cette

page).

Les deux cadences intermédiaires descendent
d’'un demi-ton: cette dissonance produit une
certaine tension mélodique, symbolique a la
fois du caractére négatif des prophéties de I’An-
cien Testament, et du caractére non-définitif de
l'ancienne alliance. La quinte descendante de la
cadence finale évoque de fagon saisissante une
trompette, certainement linstrument le plus
propre a la prophétie.

Notre second exemple est un fragment de lec-
ture néotestamentaire (Hébreux 9), qui répond
aux prescriptions de I'ancienne loi qui faisaient
l'objet de la premiere lecture, chanté sur le ton

dit “de I’Epitre” (en bas de cette page).

Les cadences de ce ton sont nettement plus
complexes, pas parce quelles sont plus ornées,
mais parce quelles sont préparées par deux a
cinq syllabes qui les précedent. Elles corres-
pondent éminemment a l'art de la rhétorique,
au caractére dexhortation qui se retrouve dans

la plupart des Epitres. Le chant du dernier
stique un demi-ton en dessous de la corde de
récitation provoque également une tension ré-
solue par le retour sur la corde a la derniére note,
autre effet rhétorique. Ce ton oblige le lecteur a
articuler avec une grande netteté, a s’appuyer sur
les syllabes fortes, particulierement en latin, le
francais étant dans I'ensemble une langue moins
accentuée et plus plane (au sens de ce mot dans
lexpression plain-chant, cantus planux).

Le chant grégorien comme cri-
tere de la musique liturgique

En nous approchant de la conclusion de cette
étude, relisons la citation du saint Pape Jean-
Paul II déja imprimée plus haut: “la musique
liturgique doit répondre a certaines conditions
spécifiques: 'adhésion totale aux textes quelle
présente, ’harmonie avec le temps et le moment
liturgique auquel elle est destinée, la juste cor-
respondance avec les gestes proposés par le rite.
Les divers moments liturgiques exigent en ef-
fet une expression musicale qui leur soit propre,
visant a chaque fois a faire apparaitre la nature
propre d’un rite déterminé.”

Le chant grégorien correspond a un degré su-
préme et indépassable a ces critéres: nous avons

L &

n -

]

a!

C ' :
ar avec les prescriptions relatives aux

a-liments, aux bo-issons et aux diverses ablu-

AT

tions, ce ne sont que des ordonnances charnelles: imposées seulement jusqu'a une époque

-

de réformation.




vu de quelle maniere il est au service de son
texte, s'adaptant, dans sa forme, a 1a solennité du
jour et au temps liturgique; sétirant ou se rac-
courcissant en fonction du geste rituel qu’il ac-
compagne, quand il ne constitue pas lui-méme
laction principale de la liturgie; se mettant
constamment en étroite relation avec les autres
parties de la liturgie et avec I'heure du jour;
présentant tantdt son texte dans le contexte bi-
blique, et tantot révélant les sens cachés de ce
texte par la juxtaposition avec un geste ou une
parole qui I'éclaire.

En tout ceci, il constitue la référence de la bonta
delle forme, lexcellence des formes, demandée
par saint Pie X pour la musique liturgique.

Jamais le Magistere n'a souhaité exclure de la
liturgie les autres styles musicaux, encore que
certains, comme lopéra ou la musique pop-rock,
soient irrémédiablement impropres a lemploi
liturgique. Le chant grégorien montre aux com-
positeurs une voie exigeante : si les compositeurs
sérieux, a ce jour, ont généralement compris que

le texte devait étre respecté, ils doivent encore
acquérir cette sensibilité au contexte rituel, au
caractére propre du texte, au contexte scriptu-
raire, 4 la fonction liturgique de la piece et aux
gestes quelle accompagne, pour espérer compo-
ser une ceuvre véritablement utile et durable.

Mais quon ne s’y trompe pas: le chant grégo-
rien, dans son sens le plus général, tel que nous
l'avons défini, nest pas un style parmi d’autres,
auquel le Concile Vatican II aurait poliment
reconnu une primauté d’honneur sans implica-
tions pratiques. S’il laisse de temps a autre un
peu de place a une polyphonie ou & un cantique
populaire, il continue d’irriguer toute la liturgie
a travers ses tons communs, son répertoire, son
exigence que toutes les parties audibles soient
chantées, et son éthos, autrement dit son style,
subtil compromis entre retenue et expressivité.
I1 est indissolublement marié au rite romain, et
toute liturgie, aussi belle soit-elle, qui sen déta-
cherait, ne saurait prétendre au bel adjectif de
« romaine ». %

Esprit de la liturgie




sprif

o¢ [a

\ J Wturgie

Une ceuvre de laics
au service de I'Eglise

Cette revue est le résumé du travail de I’association

« Esprit de la liturgie », dont I'objectif est de faire redé-

couvrir la splendeur et la profondeur de la liturgie au
plus grand nombre.

© Esprit de la liturgie — espritdelaliturgie.org



