
Edition 2020

Mot d’introduction 

PAGE 3

Notre 

dossier PAGE 4

Un renouveau 

liturgique PAGE 14



EdL
Mai 2020

Notre dossier

Esprit de la liturgie

Rédacteur en chef
Bernard Frossard

Directeur de création
Bernard Frossard

Auteurs et collaborateurs
Georges Alswiller
Jehan-Sosthènes

Photographie
Communauté saint Martin
Stefano Spaziani
Images libres de droit

Notre équipe de rédaction

2

3

219/06/2020

Mot 
d’introduction

 

 

Un renouveau 
liturgique

1 - Qu’est-ce que l’esprit de 
la liurgie

2 - Les richesses propres de 
la forme ordinaire



Mot d’introduction

Esprit de la liturgie 32020

A peine sorti, le livre « Esprit de la liturgie »  du cardinal Josef Ratzinger fit couler 
beaucoup d’encre. Il fut accueilli par de nombreuses critiques. En cause, un passage sur 
la question de l’orientation liturgique. C’est là un piège dans lequel un grand nombre de 
personnes sont tombées. La question et le propos général de l’œuvre ne parlent a priori 
pas principalement de la forme de la liturgie mais de comment le fond, l’essence, est 
exprimé par l'orientation. Il est donc malvenu de se focaliser uniquement sur la question 
de l'orientation à propos de la messe, mais ce point de tension souligne bien les préjugés 
ancrés dans la mentalité générale sur le sujet, tout "camp" confondu. Chacun y va de sa 
conception très souvent fonctionnaliste de la liturgie. Pour certains son but est 
l’ouverture des mystères, le partage et la communion du peuple de Dieu, pour d’autres 
c’est l’actualisation de l’unique sacrifice de la Croix, un sacrifice non-sanglant et 
expiatoire. Je me permets de dire que ces deux visions ne s’opposent pas mais doivent se 
compléter : la Sainte Messe, c’est le sacrifice du Christ mais c’est aussi la Sainte Cène et 
c’est en cela que la liturgie exprime tout le mystère chrétien.

La messe n’est pas mystagogique par finalité mais par essence. Chacune de ses parties 
traduit partiellement le mystère du Christ et de l’Eglise et elle le fait en unifiant dans 
un même temps, l’Eglise du Ciel et l’Eglise de la Terre ainsi que tout le cosmos qui 
célèbre Celui qui a sauvé le monde. 

Je crois qu’il est temps de revenir à cette vision incarnée de la messe et de 
la liturgie.

La messe est une célébration, c’est une fête mais qui ne devrait jamais s’apparenter à une fête profane. 
Elle est fête parce que c’est la victoire du Christ sur la mort que nous célébrons. Cette joie de la 
Résurrection appelle néanmoins de notre part à adopter une attitude contemplative. La contemplation, 
c’est la rencontre joyeuse avec le Christ, c’est le moyen d’avancer sur le chemin de l’insondable 
lumière. A l'image des apôtres qui accueillirent le Christ au milieu d'eux non pas avec des cris de joie 
mais au contraire par une réaction de stupeur craintive -stupeur vite remplacée mais stupeur tout de 
même., je pense que nous devrions faire nôtre cette réaction. Il faut rentrer très sobrement presque 
craintivement dans cette esprit de contemplation. C’est le Christ seul qui  petit à petit, nous amène à la 
joie. Le Christ est l’instrument de notre joie et nous ne devons pas croire qu’il serait possible de 
supplanter cela de notre propre initiative. En somme, on ne peut approcher la liturgie, en suivant les pas 
du Christ, qu'avec douceur, calme et beauté.  La liturgie ne peut être une autoroute de l’émotion, elle 
doit être le bout du chemin où, fatigués, nous venons nous ressourcer à l’unique Source et où notre 
peine se transforme en joie par l’admiration de ce qui nous entoure. La liturgie se doit donc de 
toujours être belle non pas selon nos critères -même si la marque des époques fait son œuvre-, mais selon 
la beauté qui vient de Dieu et dont nous ne sommes que les observateurs. L’observateur n’est pas 
inactif quand il regarde la nature, bien au contraire, il est sur-actif : tous ses sens, toute son 
intelligence se concentrent sur ce qui l’entoure en cherchant à saisir la moindre expression de beauté. 

Soyons donc des contemplatifs à l’exemple de ces moines qui ont excellé durant des siècles à préférer 
l’œuvre de Dieu à tout autre chose. Ce rappel de la règle de Saint Benoît devient vital en ce monde 
qui préfère tout à Dieu, qui change systématiquement et à une vitesse hallucinante par manque d’ancrage. 
Notre ancrage c’est le Christ et la liturgie, c’est ce temps que nous prenons pour le signifier et rappeler 
sans cesse que malgré tous les changements, toutes les évolutions et les prouesses de l’Homme, rien 
n’est comparable, en beauté, en splendeur, en profondeur, à l’œuvre que Dieu a fait pour nous. 

Esprit de la liturgie c’est cela : chercher le beau et le vrai partout où ils se trouvent dans la 
continuité de la Tradition de l’Eglise. 

I
Bernard Frossard



Esprit de la liturgie

QU’EST-CE QUE 
L’ESPRIT DE LA 

LITURGIE ?

Par Georges 
Alswiller

42020



Qu’est-ce que l’esprit de la 
liturgie ?

Esprit de la liturgie 52020

Le christianisme est d’abord et avant tout la 
religion de l’Esprit. Dans la tradition 
chrétienne, l’Esprit n’est pas une réalité 
abstraite et théorique, condamnée à 
demeurer dans le domaine idéal d’hypothèses 
évanescentes, mais au contraire il est une 
réalité, la Vérité qui s’incarne et se manifeste 
dans la vie concrète de l’homme. L’homme 
lui-même, créé en tant que tel à l’image de 
Dieu qui « est esprit » (Jn, 4, 24), est 
essentiellement un animal spirituel, dont la 
vocation est d’adorer le Père «en esprit et en 
vérité», c’est-à-dire en exerçant son sacerdoce 
baptismal par la prière du cœur, prière qui, 
par le ministère sacerdotal de Jésus-Christ, 
«nous rends participants de la nature 
divine» (divinae naturae consortes, 2 Pe, 1, 
4). Ce culte spirituel, qui est la véritable 

finalité du christianisme puisqu’il nous 
réconcilie avec le Père, se traduit et se 
concrétise nécessairement par un culte 
corporel et extérieur, dont la dimension 
corporelle doit être pleinement assumée 
sans jamais être déconnectée de sa finalité 
spirituelle : «Mes frères, je vous en prie au 
nom du Dieu très bon, consacrez votre corps 
à Dieu comme une offrande vivante, sainte et 
agréable : c’est le culte spirituel que vous lui 
devez» (Rom., 12, 1-5). C’est donc sur ce 
fondement des enseignements des Apôtres 
que s’est développée, tout au long des 
siècles, l’authentique liturgie chrétienne. 
Avant d’être un ensemble d’éléments 
matériels, de rites, de symboles et de gestes, 
la liturgie, son âme, son identité profonde, 
est d'être animée de l'intérieur par une 

certaine pensée, un « esprit », c’est-à-dire 
une « impulsion » spirituelle mystérieuse, qui, 
insufflée par le Christ aux Apôtres puis 
transmise de génération en génération par le 
biais de la Tradition apostolique, se manifeste 
à son plus haut degré de densité dans la sainte 
Liturgie, au cours de laquelle sont célébrés 
devant la face de Dieu les mystères divins. De 
même qu’il y a une « saine doctrine », une « foi 
juste », il existe une « orthodoxie liturgique », 
une « vraie liturgie », une liturgie authentique, 
qui exprime dans toute sa justesse et sa 
plénitude la profondeur de la foi chrétienne. 
Certes, cette liturgie authentique se manifeste à 
travers une grande diversité de « familles 
liturgiques », ou de « traditions » 
appartenant à des aires culturelles différentes 
(liturgie romaine, byzantine, copte, éthiopienne, 
etc.), qui toutes jouissent d’une pleine et entière 
légitimité ; toutefois, s’il peut y avoir diverses 
manifestations culturelles, il n’y a derrière cette 
diversité légitime qu’une seule Tradition, qu’un 
seul « esprit » : c’est l’esprit de la Liturgie

Comment définir cet esprit de la liturgie ?
Quelles en sont les caractéristiques 
essentielles ?

Pour répondre à ces questions, il est nécessaire 
de partir de la foi catholique telle que l’Eglise la 
proclame dans son Credo. La foi suppose avant 
tout la reconnaissance du primat absolu de Dieu 
Créateur sur toute réalité : « Je crois en Dieu le 
Père tout puissant, Créateur du ciel et de la 
terre, de l’univers visible et invisible…» Toute 
approche de la liturgie doit donc choisir comme 
point de départ la suprématie divine 
et reconnaître que «tout vient de Lui» et que 
«tout est pour Lui ».

Si la Création est une manifestation de la 
puissance de Dieu, alors nécessairement cet 
ordre cosmique –changeant en apparence, mais 
en réalité immuable dans les lois qui le régissent- 
doit nécessairement jouer un rôle dans le culte 
public que le Corps mystique rend au Père. 
L’alternance du jour et de la nuit, le rythme des 
saisons, la course des astres dans l’univers, le 
surgissement du soleil à l’Est au petit matin et 
son extinction à l’Ouest au crépuscule doivent 
nécessairement être intégrés à la louange 
liturgique. Les offices célébrés dans les ténèbres 
de la nuit à la lueur des cierges, comme la Vigile 
pascale ou les messes Rorate durant l’Avent, ou 
bien la pratique de l’orientation commune des 
ministres et des fidèles vers l’Orient d’où jaillit la 
lumière matinale (orientation que saint Jean 
Damascène affirme être une tradition reçue des 
Apôtres), sont de bons exemples de cette 
intégration des rythmes du cosmos dans le culte 
liturgique. L’univers visible est signe, symbole et 
préfiguration de l’univers invisible, avec qui il 
partage la même origine divine. La dimension 
cosmique de la liturgie est donc avant tout un 
culte rendu au Père Créateur de toutes choses, 
mais également à son Verbe.

A cette dimension cosmique doit 
nécessairement s’unir la dimension rituelle 
proprement chrétienne, qui nous vient de la 
Révélation opérée par le Christ et parvenue 
jusqu’à nous par l’intermédiaire de la sainte 
Tradition. Ainsi, l’ensemble des rites sacrés, les 
ornements, le chant, l’encens, la lumière des 
cierges, la paramentique, les gestes et les 
prières, la proclamation solennelle de la Parole 
divine contenue dans la sainte Ecriture, les 
mouvements hiératiques opérés par les 
ministres dans le sanctuaire, bref, tout ce qui 

Georges Alswiller
1



Esprit de la liturgie 62020

constitue la part rituelle de la liturgie 
forme un ensemble qui est tout entier 
une manifestation du mystère du Verbe. 
A la contemplation de l’univers créé lors de 
la première création –le cosmos-s’ajoute 
la contemplation de l’univers invisible, 
que le Fils nous a révélé et nous a fait 
connaître lors de cette seconde création 
qu’est le mystère de sa mort et de sa 
Résurrection. Cet univers invisible –les 
réalités célestes, la Jérusalem d’En-haut-
est signifié, symbolisé, et préfiguré par le 
déploiement de toute la ritualité liturgique. 
Lorsque qu’est célébrée la sainte liturgie, le 
Ciel s’ouvre pour ne plus faire qu’un avec la 
terre, et nous dévoiler par anticipation cette 
patrie céleste à laquelle nous sommes 
appelés, et «à laquelle nous tendons comme 
des voyageurs» (Sacrosanctum Concilium, I, 
8). Dès lors, l’intégration des rythmes du 
Cosmos dans le culte par l’orientation de la 
célébration en direction du soleil levant 
n’est plus seulement un hommage rendu au 
Père Créateur de toutes choses, mais elle 
devient également la manifestation rituelle 
de l’attente de la Parousie, par laquelle 
l’Eglise vit dans l’espérance du retour du 
Christ ressuscité dans la gloire à la fin des 
temps, «pour juger les vivants et les morts», 
et instaurer la plénitude de son règne 
d’Amour qui n’aura pas de fin. 

La liturgie est la plus 
haute manifestation de la Tradition

Cette Tradition –patrimoine et trésor de 
toute l’Eglise- dont la liturgie chrétienne est 
la manifestation la plus élevée,doit, pour être 
pleinement agissante et permettre à 
la Parole de Dieu d’irriguer toute l’Eglise, 
être reçue avec humilité et 
transmise avec fidélité. 

Il faut être fermement convaincu qu’il n’y a 
pas de liturgie authentique en dehors de la 
Tradition reçue des Apôtres et développée 
organiquement depuis plus de vingt siècles. 
C’est par le renoncement à leur volonté 
propre, à leurs choix subjectifs, à leurs « 
goûts » personnels et aux modes passagères 
que fidèles et ministres, en se conformant 
strictement aux normes liturgiques et en 
mettant fidèlement en œuvre les rites sacrés 
reçus de la Tradition, mettront le Dieu vivant 
à la première place, c’est à dire au cœur des 
célébrations. La sainte Liturgie se reçoit, se 
cultive et se transmet, elle ne « s’invente » 
pas, ne se « construit » pas davantage, sans 
quoi elle se transforme en une idolâtrie où 
l’homme se célèbre lui-même, comparable à 
la danse des Hébreux autour du veau d’or 
relatée dans le livre de l’Exode.

Respect du sacré et liturgie céleste

Il nous faut ici insister sur l’importance 
fondamentale du respect du sacré qui doit 
caractériser toute liturgie authentiquement 
chrétienne. La sainte Liturgie est l’Opus Dei, 
l’œuvre de Dieu, elle est dans son essence 
profonde une réalité divine –non une 
fabrication humaine, quoique les éléments 
matériels qui la composent ont une origine 
humaine bien identifiable dans l’Histoire- et 
une participation à la liturgie du Ciel. Ainsi, 
on ne chante pas « à la Messe », mais on 
chante la Messe, c’est-à-dire que nous 
unissons nos voix à celle des anges qui 
chantent dans la Cité céleste la louange du 
Dieu vivant. Cela suppose nécessairement 
que soient interprétées au cours des 
célébrations les mélodies sacrées –
grégoriennes, pour ce qui est de la liturgie 
romaine- héritées de la Tradition,

les cantiques en vernaculaire n’étant 
qu’un pis aller et une tolérance, qui ne 
peuvent en aucun cas remplacer le 
chant sacré traditionnel (grégorien 
d’abord, polyphonie sacrée ensuite). De 
même, les ornements et les vêtements 
liturgiques doivent exprimer à la fois la 
splendeur et la noble simplicité, simplicité 
qui ne se confond certainement pas avec le 
misérabilisme paroissial actuel. 
L’ornementation doit revêtir une dimension 
de préférence symbolique et non purement 
décorative et mondaine, le symbolisme sacré 
étant ce qui permet d’exprimer 
intuitivement le mystère, et de nous « 
connecter », par le biais de sa puissance 
signifiante, aux réalités invisibles, c’est-à-
dire à ce sanctuaire divin «qui n’a pas été 
fait de main d’homme, et qui n’a pas été 
formé à la manière de ce monde» (He, 9, 
11-15). 



Esprit de la liturgie 72020

Liturgie et mystère

Il est également nécessaire d’insister sur le 
lien entre liturgie et mystère. Une 
célébration authentiquement liturgique ne 
doit pas tout montrer et tout dévoiler du 
premier coup. La dimension mystérique de 
la sainte liturgie n’est que le reflet du 
mystère de l’existence humaine, du mystère 
de la vie, de l’existence du monde, du 
mystère du bien et du mal. L’homme est 
mystère. Accepter l’humilité devant le 
mystère, c’est reconnaître la faiblesse de nos 
sens et de nos perceptions, c’est accepter le 
fait que nous ne pouvons prétendre « avoir 
fait le tour » de la question du sens de 
la destinée humaine, accepter notre 
impuissance radicale à exercer un quelconque

pouvoir sur le Dieu vivant. Dieu est mystère, 
et s’il se dévoile à nous, c’est à travers et 
par la médiation du mystère de son 
Incarnation dont les sacrements et le 
symbolisme liturgique sont le prolongement 
concret et visible.

Le symbole, trait d’union entre le monde 
visible et l’univers invisible

C’est en effet bien comme une « manifestation 
divine » qu’il faut comprendre le mystère de la 
sainte liturgie. Dans son ouvrage intitulé Le 
sens du surnaturel, Jean Hani rappelle que 
« dans le christianisme, tout ce qui relève 
de son essence doit être référé à la Trinité », 
tandis que « tout ce qui relève de son 
existence doit être référé à l’Incarnation ». 
L’essence, en effet, c’est Dieu en son 
mystère ineffable et inaccessible, tel qu’il se 
présente aux Hébreux dès l’Ancienne 
Alliance : « Je suis celui qui EST » (Ex, 3, 
14). C’est le mystère même de l’Etre 
dans sa permanence et sa majesté 
indicible, ineffable communion d’Amour entre 
les Trois personnes divines. Mais pour 
que l’essence divine soit communiquée 
aux hommes, il fallait qu’elle se 
manifestât, et donc qu’elle passe de 
l’essence à l’existence. Le terme « 
existence » vient du latin « existere », 
qui signifie « sortir de », « se manifester 
», « se montrer ». C’est précisément
le sens du mystère de l’Incarnation
du Verbe, par laquelle Celui que l’univers ne 
peut contenir « sort » de son Essence 
ineffable pour se manifester aux hommes.
Ce mystère de l’essence et de l’existence
divine est admirablement exprimé
dans la Divine Liturgie de Saint Jean
Chrysostome par l’usage rituel du
trikirion (chandelier à trois cierges) et du
dikirion (chandelier à deux cierges), objets
avec lesquelles l’évêque bénit à plusieurs
reprises les fidèles. Trois, et deux : le mystère 
de la Trinité ineffable, et le mystère de
la double nature divine et humaine du
Christ, c’est-à-dire le mystère de
l’Incarnation, manifestation du Verbe :
l’Essence, et l'Existence. 

A travers cet exemple concret, il est 
possible de mieux comprendre 
l’impérieuse nécessité de respecter dans toute 
sa justesse et sa richesse le symbolisme sacré 
tel qu’il nous est légué par la Tradition : à 
travers lui, c’est le mystère même de Dieu qui 
est comme intuitivement communiqué aux 
fidèles, quand bien même tous n’en saisissent 
pas forcément tous les détails et toute la 
profondeur. On comprend mieux, dès lors, 
pourquoi certains affirment que le 
christianisme est « la religion de la sortie de 
la religion », c’est-à-dire la religion qui a 
permis le développement de l’agnosticisme 
contemporain. Il faudrait corriger cette 
assertion : ce n’est pas le vrai christianisme, 
le christianisme traditionnel tel qu’il se 
manifeste à travers l’Eglise catholique et les 
Eglises orthodoxes qui conduit à l’athéisme, 
mais plutôt les formes de christianisme –à 
commencer par le protestantisme- qui ont 
totalement évacué toute forme de liturgie 
comprise comme système complexe de 
symboles exprimant intuitivement le mystère. 
En effet, si Dieu se manifeste essentiellement 
à travers son Incarnation dont la sainte 
liturgie est le prolongement et l’actualisation, 
passant ainsi de l’essence à l’existence, on 
comprend aisément qu’une forme de 
religiosité refusant une telle liturgie et 
réduisant la religion à un froid cérébralisme 
faisant l’impasse sur le mystère, conduise 
inévitablement, à terme, à l’apparition d’une 
société niant l’existence de Dieu.



Esprit de la liturgie 82020

Normes et rubriques : la lettre et l’esprit

Il faut enfin, pour conclure, évoquer l’épineuse 
question des normes liturgiques et de leur 
relation à l’esprit de la liturgie. Il faut, dans ce 
domaine, éviter deux écueils opposés : d’un côté, 
ce que Martin Mosebach appelait « l’hérésie de 
l’informe », hérésie qui triomphe dans nos 
diocèses et nos paroisses depuis la réforme 
liturgique, et qui consiste à refuser que la 
liturgie revête des formes bien précises et 
héritées de la Tradition, c’est-à-dire issues d’un 
développement organique du rite. A travers le 
mystère de l’Incarnation, nous comprenons 
pourtant qu’il est vain d’opposer le fond et la 
forme, comme il est courant de l’entendre 
aujourd’hui. Beaucoup en effet disent : 
« l’important est le fond, la forme est 
accessoire ». Cette affirmation serait vraie si 
l’homme n’était qu’un « cerveau sur pattes » ou 
un « esprit sur pattes », mais ce n’est pas le cas. 
L’homme est un être incarné, doté certes d’une 
capacité rationnelle mais aussi de sens charnels 
qui influent profondément sur son psychisme et 
contribuent fortement à orienter sa pensée 
même. Refuser cette dimension « incarnée » 
pourtant consubstantielle à la nature humaine, 
comme l’a fait le protestantisme dans un 
premier temps, puis, dans le monde catholique 
par la suite, un certain progressisme pastoral et 
liturgique, c’est courir droit à la catastrophe. En 
effet, la forme exprime le fond qui se manifeste à 
travers elle ; sans la forme, le fond reste à 
l’état de vérité inaccessible ou d’abstraction 
incommunicable. La liturgie ne peut donc pas 
être célébrée « n’importe comment », mais elle 
doit revêtir des formes bien précises léguées par 
la Tradition et précisées par les normes 
officielles en vigueur.

L’autre écueil à éviter est celui du rubricisme. 
Cet écueil, qui a triomphé dans l’Eglise à la 
suite du Concile de Trente et qui explique 

largement, par réaction, le triomphe récent de « 
l’hérésie de l’informe », repose sur une erreur 
profonde, à savoir la confusion entre la Tradition 
et la rubrique. Toute Tradition véritable, en effet, 
est une tradition vivante et orale, dans le sens où 
c’est par une immersion dès la plus tendre enfance 
dans le « bain » liturgique que le fidèle se 
familiarise avec cet « ethos » liturgique 
traditionnel qui lui permet, par la suite, de 
participer fructueusement aux célébrations. La 
norme, la rubrique, n’est jamais qu’une précision, 
un mémento, un « pense-bête » comme on dirait 
aujourd’hui, bref, une règle écrite qui est 
postérieure à la Tradition –qui elle est un esprit, 
une réalité vivante- et qui ne se confond pas avec 
elle. De même, un missel n’est jamais qu’une 
compilation de normes et une description des 
rites, il n’est certainement pas la liturgie elle-
même dans sa vivante plénitude. C’est pourquoi il 
est absurde d’absolutiser tel ou tel missel, telle ou 
telle rubrique ou norme. Certes, le respect des 
normes est impératif pour éviter à la liturgie 
d’être démantelée par le subjectivisme et 
d’apparaître comme le rite de tel prêtre ou de telle 
communauté paroissiale, au lieu d’apparaître 
comme le rite objectif de l’Eglise toute entière. 
Mais ce respect des normes, pour être fécond, doit 
être vécu comme une « immersion » dans cet esprit 
de la liturgie dont nous avons tenté de cerner les 
contours et les caractéristiques essentielles dans 
cet article. Dans une certaine mesure, nous 
pouvons même dire que cet esprit de la liturgie est 
bien l’un des objectifs de l’œuvre rédemptrice 
opérée par le Christ.

La religion hébraïque sous l’Ancien Testament, 
en effet, était une religion toute faite 
d’observances et de pratiques rituelles très 
précises et très codifiées. La prière, les 
ablutions, les jeûnes, les sacrifices offerts au 
Temple étaient régis par des règles très strictes 
dont la transgression était considérée comme un 
sacrilège et une profanation.

Ce ritualisme qui aujourd’hui peut nous 
paraître étroit, avait son sens : voulu à 
l’origine par Dieu, il avait pour fonction de 
servir de « pédagogie » au peuple hébreu de 
manière à ce que les termes de sanctuaire, 
de sacrifice, d’oblation sainte, d’agneau 
sans tâche, prennent « sens » dans l’esprit 
des Israélites, préparant ainsi leurs esprits 
à une alliance nouvelle, dont tous ces 
éléments matériels n’étaient que la préfiguration. 
Alors que la ritualité juive vétérotestamentaire 
avait peu à peu dégénéré en une forme de 
légalisme purement extérieur et formel, la 
Révélation apportée par le Christ restaure le rite 
dans sa vocation originelle, qui est d’être au 
service de la vie intérieure de l’homme : «Ne 
savez-vous pas que vous êtes un sanctuaire de 
Dieu, et que l’Esprit de Dieu habite en vous ? Si 
quelqu’un détruit le sanctuaire de Dieu, cet 
homme, Dieu le détruira, car le sanctuaire de Dieu 
est saint, et ce sanctuaire, c’est vous. » (Cor. 3, 16)

Conclusion : l’esprit de la liturgie, 
c’est l’esprit du Christ

Dans une certaine mesure, on peut dire également 
que cette Révélation chrétienne ne fut, en réalité, 
qu’une immense « réforme » et une 
universalisation de l’ancienne religion hébraïque 
attachée au seul vrai Dieu. Une « réforme », dans 
le sens où le Christ est venu rappeler ce que la 
spiritualité vétérotestamentaire enseignait déjà : « 
le sacrifice qui plaît à Dieu, c’est un esprit brisé 
» (Ps. 50) : la voie qui conduit à Dieu est, non pas 
le rite en lui-même, conçu comme quelque chose de 
purement extérieur, formel, et comme détaché de 
sa finalité propre, mais le rite comme créant les 
conditions de la prière vraie, de la prière du cœur, 
« en esprit et en vérité ». Dans la foi chrétienne, la
fidélité à la Tradition est d’abord une fidélité à
l'Esprit, car la Tradition est avant tout une réalité 

spirituelle qui ensuite s’incarne en un ensemble 
de normes, de textes, de rites, etc. C’est pourquoi 
Saint Paul enseigne que « la lettre tue, mais 
l’esprit donne la vie » (2 Cor. 3,6). Une lettre qui 
n’est pas éclairée par la lumière de l’esprit est une 
lettre morte, un texte obscur dont on ne comprend 
plus le sens profond. C’est pour cela que la Sainte 
Ecriture doit être lue à la lumière de la Tradition 
(qui a une nature spirituelle) pour être comprise 
dans la plénitude de son sens véritable. Il en va 
de même pour toute norme liturgique. Une norme 
lue en-dehors du véritable esprit de la liturgie n’a 
plus aucun sens, et par conséquent ne peut 
qu’aboutir à une liturgie soit sèche et mécanique, 
soit boiteuse et fade.

La liturgie est à l’image du Christ : elle a une 
double nature, humaine et divine. L’esprit de la 
liturgie n’est rien d’autre que l’esprit du Christ, 
parvenu jusqu’à nous par la sainte Tradition. A 
travers la Liturgie et par sa participation plénière 
et effective, le fidèle exerce son sacerdoce spirituel 
par l’immersion dans le mystère du Fils, et 
parvient ainsi à la communion avec le Père 
créateur de toutes choses, réalisant ainsi les 
promesses divines.

« Elle vient, l’heure, – et c’est maintenant – où 
les vrais adorateurs adoreront le Père en 
esprit et vérité : tels sont les adorateurs que 
recherche le Père. » (Jean, 4, 23)



Esprit de la liturgie 92020

De nos jours, la tendance identifiée 
sous le nom de « nouveau mouvement 
liturgique » ou « réforme de la 
réforme » semble s’étendre de plus en 
plus. Le vieux progressisme clérical 
n’a pas encore disparu de nos 
contrées, très loin de là, mais il perd 
du terrain. Jadis, il était inconvenant 
de célébrer la liturgie rénovée avec 
soin, encore moins avec faste, l’ad 
orientem n’étant pas même évoqué 
(sinon pour dire qu’avant c’était 
scandaleux parce que le prêtre « nous 
tournait le dos »), et la beauté 
liturgique une chose enterrée, 
définitivement semblait-il ; quant au 
chant grégorien, et à la liturgie en 
langue latine, ils semblaient s’être 
définitivement exilés dans quelques 
abbayes bénédictines, Solesmes étant 
la plus réputée de celles-ci. Ces temps-
là, pour paraphraser Churchill, ne 
touchent pas à leur fin, ni même au 
commencement de leur fin, mais, à la 
fin, peut-être, de leur commencement. 
Le fait qu’un cardinal ait pu évoquer 
ouvertement l’orientation commune 
du prêtre et des fidèles en est la 
preuve, inimaginable il y a seulement 
dix ou vingt ans.

De tout cela, il convient certes de se 
réjouir. Mais on remarquera aussi ce 
phénomène assez regrettable : les 
partisans de la réforme semblent se 
tourner exclusivement vers la 
réintroduction d’usages tirés de la 
forme extraordinaire du rit romain. 
Il est certes très bon de s’inspirer de 
celle-ci pour « enrichir » la forme 
ordinaire et la replacer dans une 
ambiance et un ars celebrandi 
traditionnels.

Cependant, il est triste de constater 
qu’à côté de ces richesses du passé 
que l’on réintroduit (ou que l’on 
redécouvre), d’autres sont laissées de 
côté (ou mal effectuées), celles-là 
même que la forme ordinaire du rit 
romain avait restaurées.

Exposer brièvement quelques unes de 
ces richesses et leur intérêt ; présenter 
une manière à la fois neuve et 
traditionnelle de les intégrer dans la 
liturgie ; apporter sa modeste 
contribution au mouvement liturgique 
dont il était question plus haut ; telle est 
la visée de cet article. En cela, notre but 
est quelque peu différent de celui de 
l’abbé Peter M.J. Stravinskas, qui 
consistait à exposer les points sur 
lesquels la forme ordinaire pouvait 
enrichir la forme extraordinaire. Pour 
nous, il s’agira de montrer comment on 
peut concrètement mettre en œuvre ces 
« nouveaux rites » en les intégrant à 
une approche traditionnelle de la 
liturgie romaine, nonobstant les 
éventuelles réserves que l’on pourrait 
avoir quant à la nécessité de les 
introduire.

Par Jehan-
Sosthènes2

LES RICHESSES 
PROPRES DE LA 
FORME ORDINAIRE



Esprit de la liturgie 102020

• Les psaumes d’entrée,
d’offertoire et de communion

• L’introït est le plus souvent réduit
(quand on le chante encore!) au
chant de l’antienne, éventuellement
accompagnée d’un verset psalmique
quand on en trouve le temps.
Le Gloria Patri, tombe le plus
souvent à l’eau, même s’il est
conservé en certains endroits (alors
qu’il est obligatoire dans la forme
extraordinaire, sauf pendant
certains temps déterminés). Un
phénomène semblable se produit
lors du chant des antiennes
d’offertoire et de communion.

• C’est bien dommage, car la liturgie
romaine permet de chanter
plusieurs versets du psaume qui
accompagne l’antienne, voire un
psaume tout entier. Cela contribue
à rendre à ces antiennes la fonction
qu’elles avaient jadis : celle
d’accompagner une procession.

• N’hésitons donc pas à chanter
plusieurs versets à chaque fois que
nous aurons affaire à ces antiennes
; on peut même reprendre
l’antienne entre chaque verset si on
en a le temps, ce qui est une
excellente manière de mémoriser
ces antiennes, essentielles à la
liturgie romaine.

• Évidemment,si l’introït est précédé
par un chant religieux populaire (ce
qui est parfois souhaitable pour
mieux le faire passer), il vaut mieux
s’en tenir au schéma « classique »
(antienne, verset, Gloria Patri,
reprise de l’antienne). Mais sinon,
une telle manière de faire peut
rendre à cette procession une
ampleur et une magnificence dont
elle est trop souvent dépourvue, à
la fois somptueuse et si conforme à
cette noble simplicité qui
caractérise la liturgie romaine. Il en
va de même pour les antiennes

d’offertoire et de communion,
auxquelles sont associées des
versets psalmiques dont nous ne
pouvons qu’encourager le chant.

• Le psaume responsorial et
le Graduale Simplex

• Cette mention pourra faire
sursauter les plus traditionalistes 
de nos lecteurs, qui pourront se 
demander où se trouve l’intérêt de 
faire chanter ce psaume, dès lors 
que l’on dispose d’admirables 
graduels. Que l’on se rassure, 
l’auteur de ces lignes aime les 
graduels autant que ses lecteurs. 
Il tient seulement à leur faire 
remarquer qu’il s’agit 
probablement des pièces les plus 
ornées de la liturgie romaine, et 
conséquemment hors de portée de 
bien des scholae cantorum. Doit-
on alors se résigner à cette 
éructation boiteuse, qualifiée on 
ne sait trop comment de 
psalmodie, qui s’est substituée au 
graduel ? Non point. Le Graduale 
Simplex prévoit les partitions 
d’antiennes d’ouverture, 
d’offertoire et de communion 
simplifiées… ainsi que celles des 
différents psaumes responsoriaux. 
Composés dans un style très sobre 
(qui ne nuit pas à leur beauté), ils 
peuvent ainsi être chantés par 
n’importe quelle chorale, 
l’assemblée pouvant reprendre le 
chant de l’antienne. Il s’agit d’une 
manière très simple de 
réintroduire le grégorien dans la 
liturgie paroissiale, tout en 
honorant la participation de 
l’assemblée. Enfin, la simplicité 
des mélodies de ces psaumes et 
des chants du Graduale Simplex 
en général permet éventuellement 
de les adapter à la langue 
française.



Esprit de la liturgie 112020

La prière des fidèles (ou prière
universelle)

La constitution sur la sainte liturgie a
explicitement demandé le rétablissement de
l’antique litanie d’intercessions qui clôturait
jadis ce que l’on appelle aujourd’hui la «
liturgie de la Parole » et qui reste encore
aujourd’hui inconnue du missel de 1962.

Malheureusement, elle est réduite à peu de
choses. On passera charitablement sur la
manière puérile dont ce rite est mis en
œuvre dans la plupart des paroisses ; mais
même dans les meilleurs endroits, on n’a
guère droit qu’à une succession de prières
composées ad hoc, dites (non chantées) par
un diacre (dans le meilleur des cas) à
laquelle l’assemblée répond par de fades
refrains ; récemment, l’habitude s’est prise
en certains endroits d’adresser ce refrain à
la Sainte Vierge (« O Marie, prend nos
prières… »), ce qui est une absurdité
liturgique, dans la mesure où cette
prières’adresse à Dieu. C’est pourquoi cette
prière est souvent le parent pauvre de la
plupart des célébrations RDLR (Réforme De
La Réforme), quand elle n’en est pas tout
simplement éjectée.

Pour rendre à cette prière la beauté qu’elle
réclame, il convient :

de la composer d’après les modèles
traditionnels, ou d’adopter carrément ces
derniers (à moins que l’on ne préfère les
sobres formules du missel romain) ;

de faire chanter les intercessions par un
diacre, puisque c’est là sa fonction ;

d’utiliser toujours des répons traditionnel
(Kyrie, eleison ou Te rogamus, audi nos par
exemple) à la place des « Entend nos
prières, entend nos voix ».

On rappellera par ailleurs que les tons pour
chanter les intercessions et les répons se
trouvent au Graduale Simplex dont nous
parlions plus haut, ainsi qu’au Graduale
Romanum

Enfin, on se souviendra aussi que les
conseils donnés ici s’appliquent aussi bien
aux intercessions de la Messe qu’à celles de
l’Office divin, à Laudes et Vêpres.

La procession d’offertoire

Ce rite très ancien (dont l’origine antique
est attestée par le fameux témoignage de
saint Justin Martyr) s’est progressivement
complexifié… pour finalement disparaître.
Des usages locaux en ont cependant gardé
une trace (l’on pense notamment au rit
dominicain, où le Calice est solennellement
porté à l’autel par le sous-diacre, durant le
chant du Gloria in excelsis Deo). À noter que
contrairement à différents rites (gallican,
byzantin,etc), le rit romain prépare les
saints dons (Preparatio donorum) après la
liturgie de la Parole (Liturgia Verbi), tandis
que les rites susmentionnés procèdent à ce
que nous appellerions l’offertoire avant la
Messe proprement dite.

Si la restauration de ce rite n’est pas
explicitement demandé par la constitution
conciliaire sur la sainte liturgie, le pape
Paul VI a néanmoins jugé bon de le rétablir.
Il est regrettable qu’il soit si souvent absent
(quoiqu’on peut trop facilement en imaginer
les abus possibles…), car il est tout à fait
intéressant : par cet usage, les fidèles
symbolisent l’offrande qu’ils font de leurs
propres biens et finalement d’eux-mêmes ;
d’où la mention de « l’oeuvre de la main de
l’homme » (óperis mánuum hóminum) dans
les nouvelles prières d’offertoire, qui
prennent ainsi leur sens grâce à cette
procession.

Le mettre en œuvre n’est pas très difficile.
On se référera avec profit aux informations
données par l’excellent Cérémonial de la
Sainte Messe à l’usage des paroisses, qui
donne de précieux conseils pour l’exécution
de ce rite (et de bien d’autres encore).On se
contentera de rappeler quelques détails :

La procession doit partir du fond de l’église,
pour aboutir au chœur (sans entrer dedans).

Elle doit être exécutée de préférence par des
servants en tenue de service (soutane avec
surplis ou aube avec amict et cordon), qui
s’abstiendront de tout effet théâtral : dès
l’instant où les dons sont apportés, ils ne
sont plus une nourriture ordinaire.

Ils ne doivent pas porter les vases sacrés
(dont la manipulation doit être réservée
autant que faire se peut aux ministres
ordonnés), mais seulement les dons qui

seront offerts (le pain et le vin), transportés
dans des récipients adaptés (des ciboires par
exemple).

À l’arrivée devant le chœur, il convient que
le diacre (ou d’autres servants) reçoive les
dons, avant de les aller présenter au prêtre
pour qu’il les offre.

Éventuellement, rien n’empêche que l’on
apporte par la même occasion du pain levé,
qui pourra être béni à l’issue de la Messe
(une charmante tradition médiévale, dont
l’usage s’est maintenu en Russie) ; cela
suppose évidemment que tout risque de
confusion entre ces aliments et les
« précieux dons offerts en sacrifice » (comme
le dit la liturgie byzantine) soit écarté,
sinon, il est préférable de ne pas introduire
cet usage.



Esprit de la liturgie 122020

Le baiser de paix (osculum pacis)

La forme extraordinaire en réservait 
l’usage au seul clergé. La réforme 
liturgique voulut l’étendre à toute 
l’assemblée, ce qui était louable. Dans la 
pratique, c’est l’occasion d’une effusion 
sentimentale, longue et mondaine, qui ne 
convient nullement à cet instant sacré où 
l’Agnus Dei est rompu pour être donné en 
nourriture aux fidèles.

Le mieux serait de faire dériver la paix du 
Seigneur depuis le clergé jusqu’à 
l’assemblée, par l’accolade. Mais cette 
disposition est rarement réalisable. Deux 
solutions pourraient alors être envisagées:

D’une part, on pourrait user d’un 
instrument de paix, que le diacre 
présentait à baiser au prêtre, puis à toute 
l’assemblée (comme le faisaient certains 
rites médiévaux).

D’autre part, on pourrait substituer à la 
poignée de main l’accolade traditionnelle, 
à transmettre exclusivement à ses voisins 
pour ne pas donner à ce rite une 
importance démesurée.

Rappelons pour terminer, que quelque soit 
la manière dont la paix se transmet au 
peuple, l’ancienne manière de transmettre 
la paix dans le chœur,pour le clergé, garde 
tout son sens et reste normative, 
puisqu’elle n’a pas été abrogée.

La communion sous les deux 
espèces

La réforme liturgique a rétabli la 
possibilité de la communion sous les deux 
espèces, absente de l’ancien missel romain. 
Il faut s’en réjouir car même si la totalité 
des fruits de la Sainte Eucharistie peut 
être reçue par la communion sous une 
seule espèce,« elle réalise mieux sa forme 
de signe » sous les deux espèces. Encore 
faut-il bien mettre en œuvre cette réforme.

Le plus simple serait de distribuer une 
telle communion par intinction :le prêtre 
prend une hostie dans le ciboire (tenu par 
un diacre ou, à défaut, un acolyte), la 
trempe dans le Précieux Sang contenu 
dans le calice et la présente au 
communiant, en disant Corpus et Sanguis 
Christi (le Corps et le Sang du Christ), à 
quoi le communiant répond Amen. Le 
prêtre dépose alors l’hostie sur sa langue. 
Idéalement, le même acolyte (ou un autre) 
tient durant ce temps un plateau de 
communion sous le menton du 
communiant.

Cette pratique présente aussi un 
avantage : elle permet de restreindre la 
communion dans les mains qui, si antique 
qu’elle puisse apparaître, pose plus de 
problèmes qu’elles n’en résout.



Esprit de la liturgie 132020

La concélébration

On pourra trouver étonnante cette 
mention ; la concélébration n’est-elle 
pas très souvent mise en avant dans 
nos églises (certains disent même : 
trop souvent) ? C’est exact ;mais dans 
quel état ! Combien de Messes furent 
remplies de concélébrants 
hâtivement revêtus d’aubes 
douteuses et d’étoles ballantes, sans 
aucune autre tenue (dans les deux 
sens de ce terme) ?

C’est l’occasion de revenir sur le sens 
de la concélébration :l’unité du 
sacerdoce, dans le Summus Sacerdos 
qu’est le Christ. C’est pourquoi, dans 
la tradition occidentale du moins, la 
concélébration ne se conçoit guère 
qu’autour de l’évêque, comme l’a très 
bien montré l’abbé de Servigny dans 
son petit ouvrage intitulé Orate 
Fratres. Le dernier concile 
œcuménique a voulu remettre à 
l’honneur cette manière de célébrer 
la Messe ; et si trop souvent, elle ne 
sert qu’à expédier rapidement la 
célébration quotidienne des saints 
Mystères, il est possible d’intégrer la 
concélébration de manière 
harmonieuse et traditionnelle.

Cela suppose certaines contraintes. 
D’abord, réserver la concélébration 
pour les occasions exceptionnelles (il 
ne faut pas abuser des bonnes 
choses…) ; ensuite, il convient 
d’exiger des concélébrants le port de 
tous les vêtements liturgiques 
requis, sans exception. Il convient 
encore de ne pas en admettre trop, 
afin d’assurer à tous une proximité 
immédiate à l’autel (ce qui revient à 
n’avoir pas plus d’une douzaine de 
concélébrants). Il convient de 
réserver la concélébration aux 
occasions les plus importantes, et 
autour de l’évêque dans la mesure du 
possible. Enfin, il convient que tous 
sachent chanter (en latin ou en 
langue vernaculaire) les parties du 
Canon qui leur incombent.

Voilà pour ce bref exposé. On pourrait dire encore bien des choses ; on 
pourrait par exemple souhaiter que les suggestions de cet article soient 
ratifiées par l’autorité supérieure ; en attendant, la balle est dans notre camp. 
À nous de travailler à mettre en place ces « options » liturgiques, afin de 
montrer à tous que la réforme de la réforme, si elle doit avoir lieu, ne se fera 
pas sans reconnaître les mérites de certains des rites restaurés (ou institués) 
par la réforme liturgique qui a suivi le concile Vatican II.



«
«

Un renouveau liturgique

Esprit de la liturgie 142020

« L’idée des Journées liturgiques de
Fontgombault a germé à l’occasion de divers
entretiens avec le Cardinal Ratzinger. Sa
pensée, ainsi que le montre bien son livre
récent L’Esprit de la liturgie, tourne souvent
autour de l’idée d’un nouveau Mouvement
liturgique, ou plutôt, d’un nouveau souffle pour
« redynamiser » ce Mouvement sur lequel on
avait fondé légitimement tant d’espoirs. On ne
refait pas l’histoire et les chances gâchées ne se
retrouvent pas. Le gros chantier de la réforme
liturgique a besoin de stabiliser ses
accotements: c’est du simple bon sens, avant
d’être sagesse. Les déceptions du proche passé,
si cruelles qu’elles puissent paraître, ne sont pas
uniquement négatives, elles donnent aussi une
leçon positive sur l’avenir: le Mouvement
liturgique ne saurait être repris que sur des
bases assainies, en faisant toujours davantage
confiance à la Providence toute spéciale qui
gouverne la Prière de l’Eglise: seule l’Esprit
Saint est habilité à lui faire dire en vérité Abba-
Père.est laborum.
Le Cardinal ne souhaitait pas un débat devant
les foules: le cadre de Fontgombault d’ailleurs
ne s’y prêtait pas. Aussi fallait-il sélectionner

un échantillon suffisamment représentatif de 
participants. En grande partie ce choix est dû 
au Cardinal lui-même. Il tenait à ce que les 
usagers des deux Missels romains de 1962 et de 
1969 soient représentés à part égales. 
Ces Journées se sont déroulées du 22 au 24 
juillet 2001. Le dimanche 22, le cardinal chanta 
la sainte Messe (Missel de 1962) et donna 
l’homélie. En début d’après-midi, , après 
l’accueil des participants par le Père abbé de 
Fontgombault, Dom Antoine Forgeot, 
ils commencèrent les travaux proprement dits. 
La réflexion devait être conduite en 
quatre directions, ce qui donna quatre 
séries d’interventions dédoublées (conférence 
magistrale, puis applications plus concrètes) : 
théologie de la liturgie, aspects anthropologiques 
de la liturgie, rite romain ou rites romains (ou 
quelle place pour la diversité dans la liturgie 
romaine ?) et enfin les problèmes posés par la 
réforme liturgique et les leçons à tirer pour un 
nouveau Mouvement liturgique.

Dans ses Mémoires publiées en 1997, le cardinal Ratzinger écrivait: «Nous avons besoin d’un nouveau
mouvement liturgique, qui donne le jour au véritable héritage du concile Vatican II». C’est afin de
répondre à cet appel qu’une vingtaine de personnalités catholiques (supérieurs de monastères, prêtres,
évêques, journalistes, intellectuels catholiques) soucieux de donner l’impulsion à un renouveau d’intérêt
pour la question liturgique, se réunirent à l’occasion d’un colloque qui s’est tenu en juillet 2001 à l’abbaye
Notre-Dame de Fontgombault (Indre), sous la présidence du cardinal Ratzinger lui-même. Les différentes
conférences prononcées à l’occasion de ce colloque ont été réunies en un ouvrage intitulé «Autour de la
question liturgique», publié en novembre de la même année. La préface, rédigée par le T.R.P. dom Hervé
Courau, abbé de l’abbaye Notre-Dame de Triors, rappelle les origines et les circonstances de l’événement,
avant de tracer les grandes orientations qui devraient être celles de ce nouveau mouvement liturgique,
dont l’émergence apparaît comme indispensable pour que l’Eglise d’Occident retrouve le sens profond et
originel de la prière liturgique. Nous reproduisons le texte de cette préface ici, illustrée de quelques images
d’une liturgie solennelle de la Pentecôte telle que célébrée à l’abbaye de Fontgombault .

Georges Alswiller

3



« «
Esprit de la liturgie 152020

• Lorem ipsum dolor sit amet,
consectetur adipiscing elit.

Ces diverses interventions ont été suivies de 
débats assez brefs, mais bien nourris. Un 
résumé de ceux-ci figure à la fin de cet 
ouvrage. Par ailleurs, trois laïcs sont 
intervenus, avant que le cardinal ne 
prononce la conférence de clôture. Puissions-
nous y trouver lumière et courage pour 
oeuvrer humblement, chacun à sa place, 
dans le vaste champ de la Prière de l’Eglise.

Deux mots d’auteurs monastiques anciens 
me sont souvent revenus durant ces 
Journées: « Si tu pries, tu es théologien, si tu 
es théologien, tu pries » (saint Nil du Sinaï). 
« Le moine (entendez, le chrétien) commence 
à prier vraiment, quand il commence à 
ignorer qu’il prie » (saint Antoine le Grand). 
J’en rapproche le début de la 4e partie du 
livre du Cardinal: « Le très grand don de la 
foi chrétienne est de nous avoir fait connaître 
le juste culte ».

La devotio moderna (premier usage du 
mot moderne ! ) a consacré vers le 
XVe siècle un divorce entre 
liturgie et prière intérieure, livrant 
trop souvent cette dernière au risque de 
l’introspection, même si les écoles 
carmélitaine et ignatienne furent 
suscitées par la divine Providence pour 
diminuer ce danger. Dans le mouvement 
de pensée issu de Dom Guéranger et 
consacré par le Concile Vatican II 
(même si, hélas, un grand nombre de 
ses applications lui sont étrangères), la 
réflexion de ces Journées m’a paru 
s’orienter vers une devotio 
postmoderna, renouant avec la devotio 
antiqua, sans remettre en cause les apports 
de la théologie spirituelle du deuxième 
millénaire.

Il s’agit de réunir à nouveau la liturgie 
intérieure et celle de l’Eglise-Epouse, 
dans la ligne des Pères et sans faire 
l’impasse sur le Moyen-Age qui a su y 
être fidèle: saint Thomas d’Aquin et le 
Concile de Trente sont ici des repères 
irremplaçables, soulignait le Cardinal.

Le troisième millénaire doit redresser ce qui 
a été gauchi au millénaire précédent, et cela 
sans cette prétention d’archéologisme 
réductrice, dénoncée par Mediator Dei, et 
dont les ravages n’ont pas été minces. 
L’unité avec l’Orient chrétien en 
particulier passe par cette 
réorientation de la liturgie latine, 
appelée à mieux goûter ses sources

authentiques et à y être fidèle: on a trop 
confondu la noble simplicité avec des rites
paupérisés.
Le vide de l’art sacré qui a suivi et l’absence 
d’intériorité masquant celle de la prière sont 
de graves symptômes qui appellent d’abord 
un cri vers Dieu afin que le don de la foi soit 
accordé abondamment aux âmes. Celle-ci 
rend docile à l’Esprit qui fait seul dire en 
vérité « Abba-Père ».

Dom Hervé Courau, O.S.B.



Une œuvre de laïcs au 
service de l’Eglise
Cette revue est le résumé du travail du blog « Esprit de 
la liturgie », dont l’objectif est de faire redécouvrir la 
splendeur et la profondeur de la liturgie au plus grand 
nombre.

© Esprit de la liturgie - espritdelaliturgie.wordpress.com




