~

N ¥ // T ~\® dossier PAGE 4

-~
B G

Y /
, \//’ Un renouveau

e

AN liturgique PAGE 14

Edition 2020



e 111ur 1e <

2 Les hchesses propres de

T
la forme ordinaire ).‘

g |

A Un renoveau s

f ] e N

=] %n
,

19/06/2020 Esprit de la liturgie 2



20

Bernard Frossard

»@uprlt
OS¢ [a i -
turgie

A peine sorti, le livre « Esprit de la liturgie » du cardinal Josef Ratzinger fit couler
beaucoup d’encre. Il fut accueilli par de nombreuses critiques. En cause, un passage sur
la question de l'orientation liturgique. C’est 1a un piege dans lequel un grand nombre de
personnes sont tombées. La question et le propos général de I'ceuvre ne parlent a priori
pas principalement de la forme de la liturgie mais de comment le fond, I'essence, est
exprimé par l'orientation. Il est donc malvenu de se focaliser uniquement sur la question
de l'orientation a propos de la messe, mais ce point de tension souligne bien les préjugés
ancrés dans la mentalité générale sur le sujet, tout "camp" confondu. Chacun y va de sa
conception trés souvent fonctionnaliste de la liturgie. Pour certains son but est
Pouverture des mystéres, le partage et la communion du peuple de Dieu, pour d’autres
c’est l'actualisation de l'unique sacrifice de la Croix, un sacrifice non-sanglant et
expiatoire. Je me permets de dire que ces deux visions ne s’opposent pas mais doivent se
compléter : la Sainte Messe, c’est le sacrifice du Christ mais c’est aussi la Sainte Céne et
c’est en cela que la liturgie exprime tout le mystére chrétien.

La messe n’est pas mystagogique par finalité mais par essence. Chacune de ses parties
traduit partiellement le mystere du Christ et de 'Eglise et elle le fait en unifiant dans
un méme temps, 'Eglise du Ciel et I’Eglise de la Terre ainsi que tout le cosmos qui
célebre Celui qui a sauvé le monde.

2

V4

0

Je crois qu’il est temps de revenir a cette vision incarnée de la messe et de
la liturgie.

La messe est une célébration, c’est une féte mais qui ne devrait jamais s’apparenter a une féte profane.
Elle est féte parce que c’est la victoire du Christ sur la mort que nous célébrons. Cette joie de la
Résurrection appelle néanmoins de notre part a adopter une attitude contemplative. La contemplation,
c’est la rencontre joyeuse avec le Christ, c’est le moyen d’avancer sur le chemin de I'insondable
lumiére. A lI'image des ap6tres qui accueillirent le Christ au milieu d'eux non pas avec des cris de joie
mais au contraire par une réaction de stupeur craintive -stupeur vite remplacée mais stupeur tout de
méme., je pense que nous devrions faire noétre cette réaction. Il faut rentrer treés sobrement presque
craintivement dans cette esprit de contemplation. Cest le Christ seul qui petit a petit, nous ameéne a la
joie. Le Christ est I'instrument de notre joie et nous ne devons pas croire qu’il serait possible de
supplanter cela de notre propre initiative. En somme, on ne peut approcher la liturgie, en suivant les pas
du Christ, qu'avec douceur, calme et beauté. La liturgie ne peut étre une autoroute de I'émotion, elle
doit étre le bout du chemin ou, fatigués, nous venons nous ressourcer a I'unique Source et ou notre
peine se transforme en joie par 'admiration de ce qui nous entoure. La liturgie se doit donc de
toujours étre belle non pas selon nos critéres -méme si la marque des époques fait son ceuvre-, mais selon
la beauté qui vient de Dieu et dont nous ne sommes que les observateurs. L'observateur n’est pas
inactif quand il regarde la nature, bien au contraire, il est sur-actif : tous ses sens, toute son
intelligence se concentrent sur ce qui 'entoure en cherchant a saisir la moindre expression de beauté.

Soyons donc des contemplatifs a4 'exemple de ces moines qui ont excellé durant des siécles & préférer
I'ceuvre de Dieu a tout autre chose. Ce rappel de la régle de Saint Benoit devient vital en ce monde
qui préfere tout a Dieu, qui change systématiquement et a une vitesse hallucinante par manque d’ancrage.
Notre ancrage c’est le Christ et la liturgie, c'est ce temps que nous prenons pour le signifier et rappeler
sans cesse que malgré tous les changements, toutes les évolutions et les prouesses de 'Homme, rien
n’est comparable, en beauté, en splendeur, en profondeur, a I'ceuvre que Dieu a fait pour nous.

Esprit de la liturgie c’est cela : chercher le beau et le vrai partout ou ils se trouvent dans la
continuité de la Tradition de ’Eglise.



QUEST-CE QUE. s
[’ESPRIT DE A——;;, o
LITURGIE ?_ T e

'y L

P ar Georges
lsw1ller

’l




Georges Alswiller

Le christianisme est d’abord et avant tout la
religion de IEsprit. Dans la tradition
chrétienne, I'Esprit n'est pas une réalité
abstraite et théorique, condamnée a
demeurer dans le domaine idéal d’hypotheses
évanescentes, mais au contraire il est une
réalité, la Vérité qui s'incarne et se manifeste
dans la vie concrete de '’homme. [’homme
lui-méme, créé en tant que tel & I'image de
Dieu qui « est esprit » (Jn, 4, 24), est
essentiellement un animal spirituel, dont la
vocation est d’adorer le Pére «en esprit et en
vérité», c’est-a-dire en exercant son sacerdoce
baptismal par la priere du cceur, priere qui,
par le ministére sacerdotal de Jésus-Christ,
«nous rends participants de la nature
divine» (divinae naturae consortes, 2 Pe, 1,
4). Ce culte spirituel, qui est la véritable

finalité du christianisme puisqu’il nous
réconcilie avec le Pére, se traduit et se
concrétise nécessairement par un culte
corporel et extérieur, dont la dimension
corporelle doit étre pleinement assumée
sans jamais étre déconnectée de sa finalité
spirituelle : «Mes fréres, je vous en prie au
nom du Dieu trés bon, consacrez votre corps
a Dieu comme une offrande vivante, sainte et
agréable : cest le culte spirituel que vous lui
devez» (Rom., 12, 1-5). Cest donc sur ce
fondement des enseignements des Apotres
que sest développée, tout au long des
siecles, lauthentique liturgie chrétienne.
Avant détre un ensemble déléments
matériels, de rites, de symboles et de gestes,
la liturgie, son ame, son identité profonde,

est d'étre animée de l'intérieur par une

certaine pensée, un « esprit » Ccest-a-dire
une « impulsion » spirituelle mystérieuse, qui,
insufflée par le Christ aux Apoétres puis
transmise de génération en génération par le
biais de la Tradition apostolique, se manifeste
a son plus haut degré de densité dans la sainte
Liturgie, au cours de laquelle sont célébrés
devant la face de Dieu les mystéres divins. De
méme quil y a une « saine doctrine », une « foi
juste », il existe une « orthodoxie liturgique »,
une « vraie liturgie », une liturgie authentique,
qui exprime dans toute sa justesse et sa
plénitude la profondeur de la foi chrétienne.
Certes, cette liturgie authentique se manifeste a
travers une grande diversité de « familles
liturgiques », ou de « traditions »
appartenant a des aires culturelles différentes
(liturgie romaine, byzantine, copte, éthiopienne,
etc.), qui toutes jouissent d'une pleine et entiere
légitimité ; toutefois, s'il peut y avoir diverses
manifestations culturelles, il n’y a derriére cette
diversité légitime qu'une seule Tradition, qu'un
seul « esprit » : c’est 'esprit de la Liturgie

Comment définir cet esprit de la liturgie ?
Quelles en sont les caractéristiques

essentielles ?

Pour répondre a ces questions, il est nécessaire
de partir de la foi catholique telle que I'Eglise la
proclame dans son Credo. La foi suppose avant
tout la reconnaissance du primat absolu de Dieu
Créateur sur toute réalité : « Je crois en Dieu le
Pére tout puissant, Créateur du ciel et de la
terre, de l'univers visible et invisible...» Toute
approche de la liturgie doit donc choisir comme
point de départ la suprématie divine
et reconnaitre que «tout vient de Lui» et que

«tout est pour Lui».

Esprit de la litu

Si la  Création est une manifestation de la
puissance de Dieu, alors nécessairement cet
ordre cosmique —changeant en apparence, mais
en réalité immuable dans les lois qui le régissent-
doit nécessairement jouer un rdle dans le culte
public que le Corps mystique rend au Pere.
L’alternance du jour et de la nuit, le rythme des
saisons, la course des astres dans l'univers, le
surgissement du soleil a 'Est au petit matin et
son extinction a I'Ouest au crépuscule doivent
nécessairement étre intégrés a la louange
liturgique. Les offices célébrés dans les ténébres
de la nuit a la lueur des cierges, comme la Vigile
pascale ou les messes Rorate durant 'Avent, ou
bien la pratique de lorientation commune des
ministres et des fidéles vers 'Orient d’ou jaillit la
lumiére matinale (orientation que saint dJean
Damascene affirme étre une tradition regue des
Apétres), sont de bons exemples de cette
intégration des rythmes du cosmos dans le culte
liturgique. L'univers visible est signe, symbole et
préfiguration de l'univers invisible, avec qui il
partage la méme origine divine. La dimension
cosmique de la liturgie est donc avant tout un
culte rendu au Pére Créateur de toutes choses,
mais également & son Verbe.

A cette dimension

nécessairement s'unir la dimension rituelle

cosmique doit

proprement chrétienne, qui nous vient de la
Révélation opérée par le Christ et parvenue
jusqu’a nous par lintermédiaire de la sainte
Tradition. Ainsi, I'ensemble des rites sacrés, les
ornements, le chant, ’encens, la lumiére des
cierges, la paramentique, les gestes et les
priéres, la proclamation solennelle de la Parole
divine contenue dans la sainte Ecriture, les
mouvements

hiératiques opérés par les

ministres dans le sanctuaire, bref, tout ce qui




constitue la part rituelle de la liturgie
forme un ensemble qui est tout entier
une manifestation du mystere du Verbe.
A la contemplation de I'univers créé lors de
la premiere création —le cosmos-s'ajoute
la contemplation de l'univers invisible,
que le Fils nous a révélé et nous a fait
connaitre lors de cette seconde création
qu'est le mystere de sa mort et de sa
Résurrection. Cet univers invisible -les
réalités célestes, la Jérusalem d’En-haut-
est signifié, symbolisé, et préfiguré par le
déploiement de toute la ritualité liturgique.
Lorsque qu'est célébrée la sainte liturgie, le
Ciel s'ouvre pour ne plus faire qu'un avec la
terre, et nous dévoiler par anticipation cette
patrie céleste a laquelle nous sommes
appelés, et «a laquelle nous tendons comme
des voyageurs» (Sacrosanctum Concilium, 1,
8). Des lors, lintégration des rythmes du
Cosmos dans le culte par l'orientation de la
célébration en direction du soleil levant
n’est plus seulement un hommage rendu au
Pére Créateur de toutes choses, mais elle
devient également la manifestation rituelle
de Tlattente de la Parousie, par laquelle
I'Eglise vit dans l'espérance du retour du
Christ ressuscité dans la gloire a la fin des
temps, «pour juger les vivants et les morts»,
et instaurer la plénitude de son régne
d’Amour qui n’aura pas de fin.

La liturgie est la plus
haute manifestation de la Tradition

Cette Tradition —patrimoine et trésor de
toute 'Eglise- dont la liturgie chrétienne est
la manifestation la plus élevée,doit, pour étre
pleinement agissante et permettre a
la Parole de Dieu dirriguer toute I'Eglise,
étre regue avec humilité et
transmise avec  fidélité.

Il faut étre fermement convaincu qu’il n'y a
pas de liturgie authentique en dehors de la
Tradition recue des Apétres et développée
organiquement depuis plus de vingt siécles.
Cest par le renoncement a leur volonté
propre, a leurs choix subjectifs, a leurs «
golts » personnels et aux modes passageres
que fideles et ministres, en se conformant
strictement aux normes liturgiques et en
mettant fidélement en ceuvre les rites sacrés
regus de la Tradition, mettront le Dieu vivant
a la premieére place, cest a dire au coeur des
célébrations. La sainte Liturgie se regoit, se
cultive et se transmet, elle ne « s'invente »
pas, ne se « construit » pas davantage, sans
quoi elle se transforme en une idolatrie ou
I'homme se célebre lui-méme, comparable a
la danse des Hébreux autour du veau d’or
relatée dans le livre de 'Exode.

Il'y a plus de m

pehf Tabérnacl

dans la creal'lon

éysiere dans le

ve dans le fond

ntiére

Bienheureux Chdrles de Foucauld

Respect du sacré et liturgie céleste

I nous faut ici insister sur I'importance
fondamentale du respect du sacré qui doit
caractériser toute liturgie authentiquement
chrétienne. La sainte Liturgie est 'Opus Dei,
Teeuvre de Dieu, elle est dans son essence
profonde une réalité divine -non une
fabrication humaine, quoique les éléments
matériels qui la composent ont une origine
humaine bien identifiable dans 'Histoire- et
une participation a la liturgie du Ciel. Ainsi,
on ne chante pas « a la Messe », mais on
chante la Messe, clest-a-dire que nous
unissons nos voix a celle des anges qui
chantent dans la Cité céleste la louange du
Dieu vivant. Cela suppose nécessairement
que soient interprétées au cours des
célébrations les mélodies sacrées —
grégoriennes, pour ce qui est de la liturgie

romaine- héritées de la Tradition,

Esprit de la litur

o

les cantiques en  vernaculaire n’étant
quun pis aller et une tolérance, qui ne
peuvent en aucun cas remplacer le
chant sacré  traditionnel
d’abord,

méme, les ornements et les vétements

(grégorien
polyphonie sacrée ensuite). De

liturgiques doivent exprimer a la fois la
splendeur et la noble simplicité, simplicité
qui ne se confond certainement pas avec le
misérabilisme paroissial actuel.
L'ornementation doit revétir une dimension
de préférence symbolique et non purement
décorative et mondaine, le symbolisme sacré
étant ce qui permet d’exprimer
intuitivement le mystére, et de nous «
connecter », par le biais de sa puissance
signifiante, aux réalités invisibles, cest-a-
dire a ce sanctuaire divin «qui n'a pas été
fait de main d’homme, et qui na pas été
formé a la maniére de ce monde» (He, 9,

11-15).




Liturgie et mystére

Il est également nécessaire d’insister sur le
lien entre liturgie et mystere. Une
célébration authentiquement liturgique ne
doit pas tout montrer et tout dévoiler du
premier coup. La dimension mystérique de
la sainte liturgie n’est que le reflet du
mystére de l'existence humaine, du mystére
de la vie, de lexistence du monde, du
mystére du bien et du mal. L’homme est
mystére. Accepter T'humilité devant le
mystére, c’'est reconnaitre la faiblesse de nos
sens et de nos perceptions, c’est accepter le
fait que nous ne pouvons prétendre « avoir
fait le tour » de la question du sens de
la  destinée humaine, accepter notre
impuissance radicale & exercer un quelconque

7 N

pouvoir sur le Dieu vivant. Dieu est mystere,
et sl se dévoile a nous, cest a travers et
par la médiation du mystére de son
Incarnation dont les sacrements et le
symbolisme liturgique sont le prolongement

concret et visible.

Le symbole, trait d’union entre le monde
visible et 'univers invisible

C'est en effet bien comme une « manifestation
divine » qu’il faut comprendre le mystére de la
sainte liturgie. Dans son ouvrage intitulé Le
sens du surnaturel, Jean Hani rappelle que
« dans le christianisme, tout ce qui reléve
de son essence doit étre référé a la Trinité »,
tandis que « tout ce qui reléve de son
existence doit étre référé a [lncarnation ».
L'essence, en effet, cest Dieu en son
mystére ineffable et inaccessible, tel qu’il se
présente aux Hébreux dés I’Ancienne
Alliance : « Je suis celui qui EST » (Ex, 3,
14). Cest le mystére méme de I'Etre
dans sa permanence et sa  majesté
indicible, ineffable communion d’Amour entre
les Trois personnes divines. Mais pour
que lessence divine  soit communiquée
aux hommes, il  fallait qu'elle se
manifestat, et donc quelle passe de
lessence a lexistence. Le terme «
existence » vient du latin « existere »,
qui signifie « sortir de » « se manifester
» Clest précisément
de I'Incarnation

, « se montrer ».
le sens du mystere
du Verbe, par laquelle Celui que l'univers ne
peut contenir « sort » de son Essence
ineffable pour se manifester aux hommes.
Ce mystere de l'essence et delexistence
divine est admirablement exprimé
dans la Divine Liturgie de Saint Jean
Chrysostome  par lusage rituel du
trikirion (chandelier a trois cierges) et du
dikirion (chandelier a deux cierges), objets
avec lesquelles 1'évéque bénit a plusieurs
reprises les fideles. Trois, et deux : le mystére
de la Trinité ineffable, et le mystére de
la double nature divine et humaine du
Christ, cest-a-dire le mysteére de
I'Incarnation, manifestation du  Verbe

I'Essence, et 'Existence.

Esprit de la litu

A travers cet exemple concret, il est
possible de mieux comprendre
I'impérieuse nécessité de respecter dans toute
sa justesse et sa richesse le symbolisme sacré
tel qu'il nous est légué par la Tradition : a
travers lui, c’est le mystére méme de Dieu qui
est comme intuitivement communiqué aux
fidéles, quand bien méme tous n'en saisissent
pas forcément tous les détails et toute la
profondeur. On comprend mieux, des lors,
pourquoi  certains  affirment que le
christianisme est « la religion de la sortie de
la religion », c'est-a-dire la religion qui a
permis le développement de l'agnosticisme
contemporain. Il faudrait corriger cette
assertion : ce n'est pas le vrai christianisme,
le christianisme traditionnel tel quil se
manifeste a travers I'Eglise catholique et les
Eglises orthodoxes qui conduit a I'athéisme,
mais plutot les formes de christianisme —a
commencer par le protestantisme- qui ont
totalement évacué toute forme de liturgie
comprise comme systéme complexe de
symboles exprimant intuitivement le mystere.
En effet, si Dieu se manifeste essentiellement
a travers son Incarnation dont la sainte
liturgie est le prolongement et I'actualisation,
passant ainsi de l'essence a lexistence, on
comprend aisément qu'une forme de
religiosité refusant une telle liturgie et
réduisant la religion & un froid cérébralisme
faisant l'impasse sur le mystére, conduise
inévitablement, a terme, a I'apparition d'une
société niant 'existence de Dieu.




Normes et rubriques : la lettre et ’esprit

I1 faut enfin, pour conclure, évoquer I'épineuse
question des normes liturgiques et de leur
relation a 'esprit de la liturgie. Il faut, dans ce
domaine, éviter deux écueils opposés : d'un coté,
ce que Martin Mosebach appelait « 'hérésie de
Iinforme », hérésie qui triomphe dans nos
diocéses et nos paroisses depuis la réforme
liturgique, et qui consiste a refuser que la
liturgie revéte des formes bien précises et
héritées de la Tradition, c’est-a-dire issues dun
développement organique du rite. A travers le
mystére de IIncarnation, nous comprenons
pourtant qu’il est vain d’opposer le fond et la
forme, comme il est courant de I'entendre
aujourd’hui. Beaucoup en effet disent

« Dimportant est le fond, la forme est
accessoire ». Cette affirmation serait vraie si
T’homme n’était qu'un « cerveau sur pattes » ou
un « esprit sur pattes », mais ce n’est pas le cas.
L’homme est un étre incarné, doté certes d’'une
capacité rationnelle mais aussi de sens charnels
qui influent profondément sur son psychisme et
contribuent fortement & orienter sa pensée
méme. Refuser cette dimension « incarnée »
pourtant consubstantielle a la nature humaine,
comme l'a fait le protestantisme dans un
premier temps, puis, dans le monde catholique
par la suite, un certain progressisme pastoral et
liturgique, c’est courir droit a la catastrophe. En
effet, la forme exprime le fond qui se manifeste a
travers elle ; sans la forme, le fond reste a
létat de vérité inaccessible ou d’abstraction
incommunicable. La liturgie ne peut donc pas
étre célébrée « n'importe comment », mais elle
doit revétir des formes bien précises léguées par
la Tradition et précisées par les normes

officielles en vigueur.

L’autre écueil a éviter est celui du rubricisme.
Cet écueil, qui a triomphé dans I'Eglise a la

suite du Concile de Trente et qui explique

largement, par réaction, le triomphe récent de «
T'hérésie de l'informe », repose sur une erreur
profonde, a savoir la confusion entre la Tradition
et la rubrique. Toute Tradition véritable, en effet,
est une tradition vivante et orale, dans le sens ou
c’est par une immersion dés la plus tendre enfance
dans le « bain » liturgique que le fidéle se
familiarise avec cet « ethos » liturgique
traditionnel qui lui permet, par la suite, de
participer fructueusement aux célébrations. La
norme, la rubrique, n’est jamais qu'une précision,
un mémento, un « pense-béte » comme on dirait
aujourd’hui, bref, une regle écrite qui est
postérieure a la Tradition —qui elle est un esprit,
une réalité vivante- et qui ne se confond pas avec
elle. De méme, un missel n'est jamais qu'une
compilation de normes et une description des
rites, il n’est certainement pas la liturgie elle-
méme dans sa vivante plénitude. C’est pourquoi il
est absurde d’absolutiser tel ou tel missel, telle ou
telle rubrique ou norme. Certes, le respect des
normes est impératif pour éviter a la liturgie
d’étre démantelée par le subjectivisme et
d’apparaitre comme le rite de tel prétre ou de telle
communauté paroissiale, au lieu dapparaitre
comme le rite objectif de I'Eglise toute entiére.
Mais ce respect des normes, pour étre fécond, doit
étre vécu comme une « immersion » dans cet esprit
de la liturgie dont nous avons tenté de cerner les
contours et les caractéristiques essentielles dans
cet article. Dans une certaine mesure, nous
pouvons méme dire que cet esprit de la liturgie est
bien I'un des objectifs de l’ceuvre rédemptrice

opérée par le Christ.

La religion hébraique sous I’Ancien Testament,
en effet, était une religion toute faite
d’observances et de pratiques rituelles tres
précises et trés codifiées. La priére, les
ablutions, les jelnes, les sacrifices offerts au
Temple étaient régis par des régles tres strictes
dont la transgression était considérée comme un

sacrilége et une profanation.

Ce ritualisme qui aujourd’hui peut nous
paraitre étroit, avait son sens : voulu a
Torigine par Dieu, il avait pour fonction de
servir de « pédagogie » au peuple hébreu de
maniére a ce que les termes de sanctuaire,
de sacrifice, d’oblation sainte, d’agneau
sans tache, prennent « sens » dans l'esprit
des Israélites, préparant ainsi leurs esprits
a une alliance nouvelle, dont tous ces
éléments matériels n’étaient que la préfiguration.
Alors que la ritualité juive vétérotestamentaire
avait peu a peu dégénéré en une forme de
légalisme purement extérieur et formel, la
Révélation apportée par le Christ restaure le rite
dans sa vocation originelle, qui est d’étre au
service de la vie intérieure de 'homme : «Ne
savez-vous pas que vous étes un sanctuaire de
Dieu, et que UEsprit de Dieu habite en vous ? Si
quelqu’'un détruit le sanctuaire de Dieu, cet
homme, Dieu le détruira, car le sanctuaire de Dieu

est saint, et ce sanctuaire, c¢’est vous. » (Cor. 3, 16)

Conclusion : Desprit de la liturgie,
c’est Uesprit du Christ

Dans une certaine mesure, on peut dire également
que cette Révélation chrétienne ne fut, en réalité,
quune Iimmense « réforme » et une
universalisation de lancienne religion hébraique
attachée au seul vrai Dieu. Une « réforme », dans
le sens ou le Christ est venu rappeler ce que la
spiritualité vétérotestamentaire enseignait déja : «
le sacrifice qui plait a Dieu, c’est un esprit brisé
» (Ps. 50) : la voie qui conduit a Dieu est, non pas
le rite en lui-méme, congu comme quelque chose de
purement extérieur, formel, et comme détaché de
sa finalité propre, mais le rite comme créant les
conditions de la priere vraie, de la priére du cceur,
« en esprit et en vérité ». Dans la foi chrétienne, la
fidélité a la Tradition est d’abord une fidélité a

I'Esprit, car la Tradition est avant tout une réalité

Esprit de la liturgie

spirituelle qui ensuite s’'incarne en un ensemble
de normes, de textes, de rites, etc. C’est pourquoi
Saint Paul enseigne que « la lettre tue, mais
lesprit donne la vie » (2 Cor. 3,6). Une lettre qui
n’est pas éclairée par la lumiére de l'esprit est une
lettre morte, un texte obscur dont on ne comprend
plus le sens profond. C’est pour cela que la Sainte
Ecriture doit étre lue a la lumiére de la Tradition
(qui a une nature spirituelle) pour étre comprise
dans la plénitude de son sens véritable. Il en va
de méme pour toute norme liturgique. Une norme
lue en-dehors du véritable esprit de la liturgie n’a
plus aucun sens, et par conséquent ne peut
qu’aboutir a une liturgie soit seche et mécanique,

soit boiteuse et fade.

La liturgie est a I'image du Christ : elle a une
double nature, humaine et divine. L’esprit de la
liturgie n’est rien d’autre que l'esprit du Christ,
parvenu jusqu’a nous par la sainte Tradition. A
travers la Liturgie et par sa participation pléniére
et effective, le fidele exerce son sacerdoce spirituel
par limmersion dans le mystére du Fils, et
parvient ainsi a la communion avec le Pere
créateur de toutes choses, réalisant ainsi les

promesses divines.

« Elle vient, 'heure, — et c’est maintenant — ou
les vrais adorateurs adoreront le Pere en
esprit et vérité : tels sont les adorateurs que
recherche le Pére. » (Jean, 4, 23)




LES RICHESSES
PROPRES DE LA
FORME ORDINA

N

IRE

Par Jehan-
Sosthénes

De nos jours, la tendance identifiée
sous le nom de « nouveau mouvement
liturgique » ou « réforme de la
réforme » semble s’étendre de plus en
plus. Le vieux progressisme clérical
n’a pas encore disparu de nos
contrées, trés loin de la, mais il perd
du terrain. Jadis, il était inconvenant
de célébrer la liturgie rénovée avec
soin, encore moins avec faste, I’'ad
orientem n’étant pas méme évoqué
(sinon pour dire qu’avant c’était
scandaleux parce que le prétre « nous
tournait le dos »), et la beauté
liturgique une chose enterrée,
définitivement semblait-il ; quant au
chant grégorien, et a la liturgie en
langue latine, ils semblaient s’étre
définitivement exilés dans quelques
abbayes bénédictines, Solesmes étant
la plus réputée de celles-ci. Ces temps-
la, pour paraphraser Churchill, ne
touchent pas a leur fin, ni méme au
commencement de leur fin, mais, a la
fin, peut-étre, de leur commencement.
Le fait qu’un cardinal ait pu évoquer
ouvertement lorientation commune
du prétre et des fideéles en est la
preuve, inimaginable il y a seulement
dix ou vingt ans.

De tout cela, il convient certes de se
réjouir. Mais on remarquera aussi ce
phénoméne assez regrettable : les
partisans de la réforme semblent se
tourner exclusivement vers la
réintroduction d’usages tirés de la
forme extraordinaire du rit romain.
Il est certes trés bon de s’inspirer de
celle-ci pour « enrichir » la forme
ordinaire et la replacer dans wune
ambiance et wun ars celebrandi
traditionnels.

Cependant, il est triste de constater
qu’a coté de ces richesses du passé
que lon réintroduit (ou que l'on
redécouvre), d’autres sont laissées de
coté (ou mal effectuées), celles-la
méme que la forme ordinaire du rit

romain avait restaurées.

Exposer briévement quelques unes de
ces richesses et leur intérét ; présenter
une maniére a la fois neuve et
traditionnelle de les intégrer dans la
liturgie ; apporter sa modeste
contribution au mouvement liturgique
dont il était question plus haut ; telle est
la visée de cet article. En cela, notre but
est quelque peu différent de celui de
Pabbé Peter M.J. Stravinskas, qui
consistait a exposer les points sur
lesquels la forme ordinaire pouvait
enrichir la forme extraordinaire. Pour
nous, il s’agira de montrer comment on
peut concrétement mettre en ceuvre ces
« nouveaux rites » en les intégrant a
une approche traditionnelle de la
liturgie romaine, nonobstant les
éventuelles réserves que 'on pourrait
avoir quant a la nécessité de les
introduire.




Les psaumes d’entrée,
d’offertoire et de communion

L'introit est le plus souvent réduit
(quand on le chante encore!) au
chant de I'antienne, éventuellements
accompagnée d’un verset psalmique
quand on en trouve le temps.
Le Gloria Patri, tombe le plus
souvent a l'eau, méme il est
conservé en certains endroits (alors
quil est obligatoire dans la forme
extraordinaire, sauf pendant
certains temps déterminés). Un
phénomene semblable se produit
lors du chant des antiennes
d’offertoire et de communion.

C’est bien dommage, car la liturgie
romaine permet de chanter
plusieurs versets du psaume qui
accompagne lantienne, voire un
psaume tout entier. Cela contribue
a rendre a ces antiennes la fonction
quelles avaient jadis : celle
d’accompagner une procession.

N’hésitons donc pas a chanter
plusieurs versets a chaque fois que
nous aurons affaire a ces antiennes
; on peut méme reprendre
I'antienne entre chaque verset si on
en a le temps, ce qui est une
excellente maniére de mémoriser
ces antiennes, essentielles a la
liturgie romaine.

Evidemment,si l'introit est précédé
par un chant religieux populaire (ce
qui est parfois souhaitable pour
mieux le faire passer), il vaut mieux
s’en tenir au schéma « classique »
(antienne, verset, Gloria Patri,
reprise de l'antienne). Mais sinon,
une telle maniére de faire peut
rendre a cette procession une
ampleur et une magnificence dont
elle est trop souvent dépourvue, a
la fois somptueuse et si conforme a
cette noble simplicité qui
caractérise la liturgie romaine. Il en
va de méme pour les antiennes

d’offertoire et de communion,
auxquelles sont associées des
versets psalmiques dont nous ne
pouvons qu'encourager le chant.

Le psaume responsorial et
le Graduale Simplex

Cette mention pourra faire
sursauter les plus traditionalistes
de nos lecteurs, qui pourront se
demander ou se trouve l'intérét de
faire chanter ce psaume, dés lors
que lon dispose d’admirables
graduels. Que lon se rassure,
Tauteur de ces lignes aime les
graduels autant que ses lecteurs.
Il tient seulement a leur faire
remarquer qu’il s’agit
probablement des piéces les plus
ornées de la liturgie romaine, et
conséquemment hors de portée de
bien des scholae cantorum. Doit-
on alors se résigner a cette
éructation boiteuse, qualifiée on
ne sait trop comment de
psalmodie, qui s’est substituée au
graduel ? Non point. Le Graduale
Simplex prévoit les partitions
d’antiennes d’ouverture,
d’offertoire et de communion
simplifiées... ainsi que celles des
différents psaumes responsoriaux.
Composés dans un style tres sobre
(qui ne nuit pas a leur beauté), ils
peuvent ainsi étre chantés par
n’importe quelle chorale,
Tassemblée pouvant reprendre le
chant de l'antienne. Il s’agit d'une
manieére trés simple de
réintroduire le grégorien dans la
liturgie paroissiale, tout en
honorant la participation de
Tassemblée. Enfin, la simplicité
des mélodies de ces psaumes et
des chants du Graduale Simplex
en général permet éventuellement
de les adapter a la langue
francaise.

ORDINARIUM 1 23
é B -.——q
u a_a_a A _aa A& A _ i
e T T e
Ho-sénna in excél-sis. Bene-dictus qui venit in né-

mi-ne Démi-ni. Ho-sdnna in excél-sis.

_.i7 —_— |
A aw ';ﬂj_'iii_—:_'”m'*' i e
ré-re no-bis. Agnus De- i, * qui tollis peccid-ta mun-
— | [——
e || 8
— —Uu 8 S —
di: mi-se-ré-re no-bis.  Agnus De- i, * qui tollis pec-
a L
L . T = | R ——
P e Wl © )

cd-ta mundi: dona nobis pa-cem.

38 L Vat, XVIII

a |
..v;,._r

i-son.

Ky- ri-e, e-lé- i-son. Ky-ri-e, e- 1é- i-son.

Esprit de la liturgie




La priére des fidéles (ou priére
universelle)

La constitution sur la sainte liturgie a
explicitement demandé le rétablissement de
lantique litanie d’intercessions qui cloturait
jadis ce que l'on appelle aujourd’hui la «
liturgie de la Parole » et qui reste encore
aujourd’hui inconnue du missel de 1962.

Malheureusement, elle est réduite a peu de
choses. On passera charitablement sur la
maniére puérile dont ce rite est mis en
ceuvre dans la plupart des paroisses ; mais
méme dans les meilleurs endroits, on n’a
guére droit qu'a une succession de priéres
composées ad hoc, dites (non chantées) par
un diacre (dans le meilleur des cas) a
laquelle l'assemblée répond par de fades
refrains ; récemment, I’habitude s’est prise
en certains endroits d’adresser ce refrain a
la Sainte Vierge (« O Marie, prend nos
priéres... »), ce qui est une absurdité
liturgique, dans la mesure ou cette
priéres’adresse a Dieu. C’est pourquoi cette
priére est souvent le parent pauvre de la
plupart des célébrations RDLR (Réforme De
La Réforme), quand elle n'en est pas tout
simplement éjectée.

Pour rendre a cette priére la beauté qu'elle

réclame, il convient :

de la composer daprés les modeéles
traditionnels, ou d’adopter carrément ces
derniers (& moins que l'on ne préfere les
sobres formules du missel romain) ;

de faire chanter les intercessions par un

diacre, puisque c’est la sa fonction ;

d’utiliser toujours des répons traditionnel
(Kyrie, eleison ou Te rogamus, audi nos par

exemple) a la place des « Entend nos

priéres, entend nos voix ».

On rappellera par ailleurs que les tons pour
chanter les intercessions et les répons se
trouvent au Graduale Simplex dont nous
parlions plus haut, ainsi quau Graduale
Romanum

Enfin, on se souviendra aussi que les
conseils donnés ici s’appliquent aussi bien
aux intercessions de la Messe qu'a celles de
T'Office divin, a Laudes et Vépres.

La procession d’offertoire

Ce rite trés ancien (dont l'origine antique
est attestée par le fameux témoignage de
saint Justin Martyr) s’est progressivement
complexifié... pour finalement disparaitre.
Des usages locaux en ont cependant gardé
une trace ('on pense notamment au rit
dominicain, ou le Calice est solennellement
porté a lautel par le sous-diacre, durant le
chant du Gloria in excelsis Deo). A noter que
contrairement a différents rites (gallican,
byzantin,etc), le rit romain prépare les
saints dons (Preparatio donorum) aprés la
liturgie de la Parole (Liturgia Verbi), tandis
que les rites susmentionnés procédent a ce
que nous appellerions loffertoire avant la
Messe proprement dite.

Si la restauration de ce rite n'est pas
explicitement demandé par la constitution
conciliaire sur la sainte liturgie, le pape
Paul VI a néanmoins jugé bon de le rétablir.
11 est regrettable qu’il soit si souvent absent
(quoiqu’on peut trop facilement en imaginer
les abus possibles...), car il est tout a fait
intéressant : par cet usage, les fideles
symbolisent l'offrande qu’ils font de leurs
propres biens et finalement d’eux-mémes ;
d’oti la mention de « 'oeuvre de la main de
I’homme » (6peris manuum héminum) dans
les nouvelles priéres doffertoire, qui
prennent ainsi leur sens grice a cette
procession.

Le mettre en ceuvre n'est pas trés difficile.
On se référera avec profit aux informations
données par lexcellent Cérémonial de la
Sainte Messe & lusage des paroisses, qui
donne de précieux conseils pour l'exécution
de ce rite (et de bien d’autres encore).On se
contentera de rappeler quelques détails :

La procession doit partir du fond de I'église,
pour aboutir au cheeur (sans entrer dedans).

Elle doit étre exécutée de préférence par des
servants en tenue de service (soutane avec
surplis ou aube avec amict et cordon), qui
s’abstiendront de tout effet théatral : deés
I'instant ou les dons sont apportés, ils ne
sont plus une nourriture ordinaire.

Ils ne doivent pas porter les vases sacrés
(dont la manipulation doit étre réservée
autant que faire se peut aux ministres
ordonnés), mais seulement les dons qui

seront offerts (le pain et le vin), transportés
dans des récipients adaptés (des ciboires par
exemple).

A Tarrivée devant le cheeur, il convient que
le diacre (ou d’autres servants) regoive les
dons, avant de les aller présenter au prétre
pour qu’il les offre.

Eventuellement, rien n'empéche que l'on
apporte par la méme occasion du pain levé,
qui pourra étre béni a lissue de la Messe
(une charmante tradition médiévale, dont
lusage s'est maintenu en Russie) ; cela
suppose évidemment que tout risque de
confusion entre ces aliments et les
« précieux dons offerts en sacrifice » (comme
le dit la liturgie byzantine) soit écarté,
sinon, il est préférable de ne pas introduire
cet usage.




Le baiser de paix (osculum pacis)

La forme extraordinaire en réservait
l'usage au seul clergé. La réforme
liturgique voulut Iétendre a toute
lassemblée, ce qui était louable. Dans la
pratique, cest l'occasion dune effusion
sentimentale, longue et mondaine, qui ne
convient nullement a cet instant sacré ou
I'Agnus Dei est rompu pour étre donné en

nourriture aux fideles.

Le mieux serait de faire dériver la paix du
Seigneur depuis le clergé jusqua
lassemblée, par l'accolade. Mais -cette
disposition est rarement réalisable. Deux

solutions pourraient alors étre envisagées:

D'une part, on pourrait user dun
instrument de paix, que le diacre
présentait a baiser au prétre, puis a toute
lassemblée (comme le faisaient certains

rites médiévaux).

D’autre part, on pourrait substituer a la
poignée de main l'accolade traditionnelle,
a transmettre exclusivement a ses voisins
pour ne pas donner a ce rite une

importance démesurée.

Rappelons pour terminer, que quelque soit
la maniére dont la paix se transmet au
peuple, 'ancienne maniére de transmettre
la paix dans le cheeur,pour le clergé, garde
tout son sens et reste normative,

puisqu’elle n’a pas été abrogée.

La communion sous les deux

espéces

La réforme liturgique a vrétabli la
possibilité de la communion sous les deux
espéces, absente de 'ancien missel romain.
Il faut s’en réjouir car méme si la totalité
des fruits de la Sainte Eucharistie peut
étre regue par la communion sous une
seule espéce,« elle réalise mieux sa forme
de signe » sous les deux espéces. Encore

faut-il bien mettre en ceuvre cette réforme.

Le plus simple serait de distribuer une
telle communion par intinction :le prétre
prend une hostie dans le ciboire (tenu par
un diacre ou, a défaut, un acolyte), la
trempe dans le Précieux Sang contenu
dans le calice et la présente au
communiant, en disant Corpus et Sanguis
Christi (le Corps et le Sang du Christ), a
quoi le communiant répond Amen. Le
prétre dépose alors I'hostie sur sa langue.
Idéalement, le méme acolyte (ou un autre)
tient durant ce temps un plateau de
communion sous le menton du

communiant.

Cette pratique présente aussi un
avantage : elle permet de restreindre la
communion dans les mains qui, si antique
qu’elle puisse apparaitre, pose plus de

problémes qu’elles n’en résout.

Esprit de la litu




La concélébration

On pourra trouver étonnante cette
mention ; la concélébration n’est-elle
pas trés souvent mise en avant dans
nos églises (certains disent méme

trop souvent) ? C’est exact ;mais dans
quel état ! Combien de Messes furent
remplies de concélébrants
hativement revétus d’aubes
douteuses et d’étoles ballantes, sans
aucune autre tenue (dans les deux

sens de ce terme) ?

C’est I'occasion de revenir sur le sens
de la concélébration :l'unité du
sacerdoce, dans le Summus Sacerdos
qu’est le Christ. C’est pourquoi, dans
la tradition occidentale du moins, la
concélébration ne se congoit guere
qu’autour de I'évéque, comme l'a tres
bien montré 'abbé de Servigny dans
son petit ouvrage intitulé Orate
Fratres. Le dernier concile
cecuménique a voulu remettre a
I'honneur cette maniére de célébrer
la Messe ; et si trop souvent, elle ne
sert qu'a expédier rapidement la
célébration quotidienne des saints
Mysteres, il est possible d’intégrer la
concélébration de maniére

harmonieuse et traditionnelle.

Cela suppose certaines contraintes.
D’abord, réserver la concélébration
pour les occasions exceptionnelles (il
ne faut pas abuser des bonnes
choses...) ; ensuite, il convient
d’exiger des concélébrants le port de
tous les vétements liturgiques
requis, sans exception. Il convient
encore de ne pas en admettre trop,
afin d’assurer a tous une proximité
immeédiate a 'autel (ce qui revient a
n’avoir pas plus d’'une douzaine de
concélébrants). Il convient de
réserver la  concélébration aux
occasions les plus importantes, et
autour de 'évéque dans la mesure du
possible. Enfin, il convient que tous
sachent chanter (en latin ou en
langue vernaculaire) les parties du

Canon qui leur incombent.

Voila pour ce bref exposé. On pourrait dire encore bien des choses ; on
pourrait par exemple souhaiter que les suggestions de cet article soient
ratifiées par 'autorité supérieure ; en attendant, la balle est dans notre camp.
A nous de travailler & mettre en place ces « options » liturgiques, afin de
montrer a tous que la réforme de la réforme, si elle doit avoir lieu, ne se fera
pas sans reconnaitre les mérites de certains des rites restaurés (ou institués)

par la réforme liturgique qui a suivi le concile Vatican II.

Esprit de la liturgie




Georges Alswiller

Dans ses Mémoires publiées en 1997, le cardinal Ratzinger écrivait: «Nous avons besoin d’un nouveau
mouvement liturgique, qui donne le jour au véritable héritage du concile Vatican IIv. C'est afin de
répondre & cet appel qu'une vingtaine de personnalités catholiques (supérieurs de monastéres, prétres,
évéques, journalistes, intellectuels catholiques) soucieux de donner limpulsion & un renouveau d’intérét
pour la question liturgique, se réunirent & l'occasion d’'un colloque qui s’est tenu en juillet 2001 & l'abbaye
Notre-Dame de Fontgombault (Indre), sous la présidence du cardinal Ratzinger lui-méme. Les différentes
conférences prononcées a l'occasion de ce colloque ont été réunies en un ouvrage intitulé «Autour de la
question liturgiquen, publié en novembre de la méme année. La préface, rédigée par le T.R.P. dom Hervé
Courau, abbé de l'abbaye Notre-Dame de Triors, rappelle les origines et les circonstances de l'événement,
avant de tracer les grandes orientations qui devraient étre celles de ce nouveau mouvement liturgique,
dont l’émergence apparait comme indispensable pour que I’Eglise d’Occident retrouve le sens profond et

originel de la priére liturgique. Nous reproduisons le texte de cette préface ici, illustrée de quelques images

d’une liturgie solennelle de la Pentecéte telle que célébrée a l'abbaye de Fontgombault .

« Lidée

Fontgombault a germé a loccasion de divers

des Journées liturgiques de

entretiens avec le Cardinal Ratzinger. Sa
pensée, ainsi que le montre bien son livre
récent L’Esprit de la liturgie, tourne souvent
autour de lidée dun nouveau Mouvement
liturgique, ou plutét, d'un nouveau souffle pour
« redynamiser » ce Mouvement sur lequel on
avait fondé légitimement tant d’espoirs. On ne
refait pas I’histoire et les chances gichées ne se
retrouvent pas. Le gros chantier de la réforme
liturgique a besoin de stabiliser ses
accotements: c’est du simple bon sens, avant
d’étre sagesse. Les déceptions du proche passé,
si cruelles qu’elles puissent paraitre, ne sont pas
uniquement négatives, elles donnent aussi une
legon positive sur lavenir: le Mouvement
liturgique ne saurait étre repris que sur des
bases assainies, en faisant toujours davantage
confiance a la Providence toute spéciale qui
gouverne la Priere de I'Eglise: seule I'Esprit
Saint est habilité a lui faire dire en vérité Abba-
Pere.est laborum.
Le Cardinal ne souhaitait pas un débat devant
les foules: le cadre de Fontgombault d’ailleurs

ne s’y prétait pas. Aussi fallait-il sélectionner

Esprit de la liturgie

un échantillon suffisamment représentatif de
participants. En grande partie ce choix est da
au Cardinal lui-méme. Il tenait a ce que les
usagers des deux Missels romains de 1962 et de
1969
Ces Journées se sont déroulées du 22 au 24
juillet 2001. Le dimanche 22, le cardinal chanta
la sainte Messe (Missel de 1962) et donna
Thomélie.

soient représentés a part égales.

En début d’aprés-midi, , apres
laccueil des participants par le Pere abbé de
Antoine

ils commencérent les travaux proprement dits.

Fontgombault, Dom Forgeot,

La réflexion devait  étre  conduite en

quatre directions, ce qui donna quatre
séries d’interventions dédoublées (conférence
magistrale, puis applications plus concretes) :
théologie de la liturgie, aspects anthropologiques
de la liturgie, rite romain ou rites romains (ou
quelle place pour la diversité dans la liturgie
romaine ?) et enfin les problémes posés par la
réforme liturgique et les legons a tirer pour un

nouveau Mouvement liturgique.

14



Ces diverses interventions ont été suivies de
débats assez brefs, mais bien nourris. Un
résumé de ceux-ci figure a la fin de cet
ouvrage. Par ailleurs, trois laics sont
intervenus, avant que le cardinal ne
prononce la conférence de cloture. Puissions-
nous y trouver lumiére et courage pour
oeuvrer humblement, chacun a sa place,
dans le vaste champ de la Priére de 'Eglise.

Deux mots d’auteurs monastiques anciens
me sont souvent revenus durant ces
Journées: « Si tu pries, tu es théologien, si tu
es théologien, tu pries » (saint Nil du Sinai).
« Le moine (entendez, le chrétien) commence
a prier vraiment, quand il commence a
ignorer qu’il prie » (saint Antoine le Grand).
J’en rapproche le début de la 4e partie du
livre du Cardinal: « Le trés grand don de la
foi chrétienne est de nous avoir fait connaitre

le juste culte ».

La devotio moderna (premier usage du
mot moderne ! ) a consacré vers le
XVe siécle un divorce entre
liturgie et priére intérieure, livrant
trop souvent cette derniére au risque de
lintrospection, méme si  les  écoles
carmélitaine et ignatienne  furent
suscitées par la divine Providence pour
diminuer ce danger. Dans le mouvement
de pensée issu de Dom Guéranger et
consacré par le Concile Vatican II
(méme si, hélas, un grand nombre de
ses applications lui sont étrangéres), la
réflexion de ces Journées ma paru
s'orienter vers une devotio
postmoderna, renouant avec la devotio
antiqua, sans remettre en cause les apports
de la théologie spirituelle du deuxiéme

millénaire.

11 s’agit de réunir a nouveau la liturgie
intérieure et celle de I’Eglise-Epouse,
dans la ligne des Péres et sans faire
I'impasse sur le Moyen-Age qui a su y
étre fidéle: saint Thomas d’Aquin et le
Concile de Trente sont ici des reperes
irremplacables, soulignait le Cardinal.

Le troisieme millénaire doit redresser ce qui
a été gauchi au millénaire précédent, et cela
sans cette prétention darchéologisme
réductrice, dénoncée par Mediator Dei, et
dont les ravages n'ont pas été minces.
L’unité avec I’Orient chrétien en
particulier passe par cette
réorientation de la liturgie latine,
appelée a mieux golter ses sources

Esprit de la litu

authentiques et a y étre fidéle: on a trop
confondu la noble simplicité avec des rites
paupérisés.

Le vide de I'art sacré qui a suivi et I'absence
d’intériorité masquant celle de la priére sont
de graves symptomes qui appellent d’abord
un cri vers Dieu afin que le don de la foi soit
accordé abondamment aux ames. Celle-ci
rend docile a 'Esprit qui fait seul dire en
vérité « Abba-Pere ».

Dom Hervé Courau, O.S.B.




Une ceuvre de laics au
service de I'Eglise

Cette revue est le résumé du travail du blog « Esprit de
la liturgie », dont I'objectif est de faire redécouvrir la
splendeur et la profondeur de la liturgie au plus grand
nombre.

© Esprit de la liturgie - espritdelaliturgie.wordpress.com






